श्री जिनदत्तसूरि प्राचीन पुस्तकोद्धार फण्ड (सुरत) प्रन्थाङ्क-५३ ।। अर्हम्।।

श्री खरतरगच्छेक्वर यंगम युगप्रधान भट्टारक शासन प्रभावक दादा श्री जिनदत्तस्रीक्वर विरुचित

## चर्चर्यादि ग्रंथ संग्रह

भापान्तर सह

अनुवादकः— आचार्य श्रीजिनहरियागर सुरि

जैनाचार्य श्रीमजिनकृपाचन्द्रसूरिजी के शिष्य उपाध्याय मुनि सुखसागरजों के उपदेश से जीयागञ्ज निवासी सुश्रावक बाबू गोविन्द बन्दजी भूग के द्रव्य साहाय द्वारा प्रकाशित।

प्रकाशकः —

श्री जिनदत्त सरि ज्ञान भण्डार

सूरत।

सं० २००४

संट

प्रव १००

# 

श्री जिनदत्तसृरि प्राचीन पुस्तकोद्धार फण्ड (सुरत) प्रन्थाङ्क--५३ ॥ अर्हम् ॥

श्री खरतरगच्छेक्वर यंगम युगप्रधान भट्टारक शासन प्रभावक दादा श्री ज्ञिनदत्तस्ररी श्वर विरचि

# चर्चर्यादि ग्रंथ संग्रह

भाषान्तर सह

अनुवादक:--आचार्य श्रीजिनहरिसागर स्ररि

जैनाचार्य श्रीमज्जिनकृपाचन्द्रसूरिजी के शिष्य उपाध्याय मुनि सुखसागरजो के उपदेश से जीयागञ्ज निवासी सुश्रावक बाबू गोविन्दचन्द्जी भूरा के द्रव्य साहाय द्वारा प्रकाशित।

> प्रकाशक: ्श्री जिनदत्तं सूर्वि-झान् भण्डार सूरत 🦙

सं० २००४

ͻΦφΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦΦ

भेंट

米米米米米米米米米米米米

पता— श्री जिनद्त्त सूरि ज्ञान भण्डार ठि॰ गोपीपुरा, सीतळवाड़ी, उपासरा । मु॰ सूरत (गुजरात)

पता--

बाबू गोविन्दचन्दजी भूरा पो० जियागंज ( मुर्शिदाबाद ) एवं ६६, निलनी सेठ रोड, कलकत्ता।

मुद्रकः—
एन० एम० सुराना
सुराना प्रिन्टिङ्ग वर्क्स,
कलकत्ता।

#### प्रकाशक की ओर से-

आज में अतीव हर्ष और आनन्दका अनुभव कर रहा हूं कि हमारी प्रनथ-माला के साथ जो प्रात: स्मरण आचार्य महाराज श्री जिनदत्त सूरिजी का नाम सम्बद्ध है उन्हीं के द्वारा रच गये प्रन्थोंका हिन्दी अनुवाद प्रकाशित करने का महत्वपूर्ण सुअवसर प्राप्त हुआ है।

इन सम्पूर्ण प्रन्थोंका हिन्दी अनुवाद आचार्य वर्ण्य श्री जिनहरिसागर सृरिजी के सश्रम पूर्वव किया है। इन प्रन्थोंको पढ़ने से मालुम हुए बिना न रहेगा कि आचार्य महाराजजी ने अपने बड़े आलोचक और समय की बुरी प्रथाओं पर पूर्ण संकोच प्रहार करने में पक्ष थे। उन दिनों चैत्यवासी समाज का आवष्य था, उनका समस्त आचरण जैन संस्कृति के कलक स्वरूप था। अतः युगकी जलती हुई समस्या आचार्य श्रीको सरन करनी ही पड़ी और इसीमें रहकर अमृतमयी वाणीसे बमाई भी।

अनुवादक महोदय को हम हार्दिक धन्यवाद देनेके साथ पाठकों से कर बद्ध प्रार्थना करते हैं कि वे इस अनुवादक प्रनथ समूह को हंसक्षीर न्याय से पढ़ो।

प्रकाशक:---

#### श्रीजिनद्त्तसूरि--प्राचीन--पुस्तकोद्धार--फण्डद्वारा मुद्रितपुस्तकें

गणधरसार्धशतकां- सामाचारीशतकम्

तरगतप्रकरणम् कल्पसूत्र —कल्पलताव्याख्या

जयतिहुअणवृत्तिः प्राकृतव्याकरण दिवास्त्रीकल्पः विधिमार्गप्रपा

प्रश्नोत्तरसार्घशतकम् सप्तस्मरणटीका विशेषशतकः गाथासहस्री

संदेहदोलावलीवृत्तिः अतिमुक्तकमुनिचरित्रम् पंचर्लिगीप्रकरणम् गणधरसार्धशतकलघुवृत्तिः

चैत्यवंदनकुलकवृत्तिः पुण्यसारकथानकम् अनुयोगद्वारसूत्र मूल युगप्रधानचतुष्पदिका

कल्पद्रुमकिलका भाषांतर कल्पसूत्र-कल्पद्रम् किल्का होका

संवेगरंगशाला भा०-१ चर्त्रयादि प्रन्थ संप्रह-

श्रीपालचरितप्राकृत-भाषांतर भाषांतर

द्वादशपर्वञ्याख्यान भाषा पंच प्रतिकमणे जीवविचारादि प्रकरण भाषाः (विधि सहित)

जीवविचारादि प्रकरण भाषा । (विधि सहित ) कल्याणमंदिरस्तोत्रटीका राइ देवसि प्रति०

भक्तामरस्तोत्रटीका (विधि सहित)

द्वादशकुरुकविवरणं जैन दर्शन पोथि षट्स्थानप्रकरणम् रह्नाकर पत्रीसी

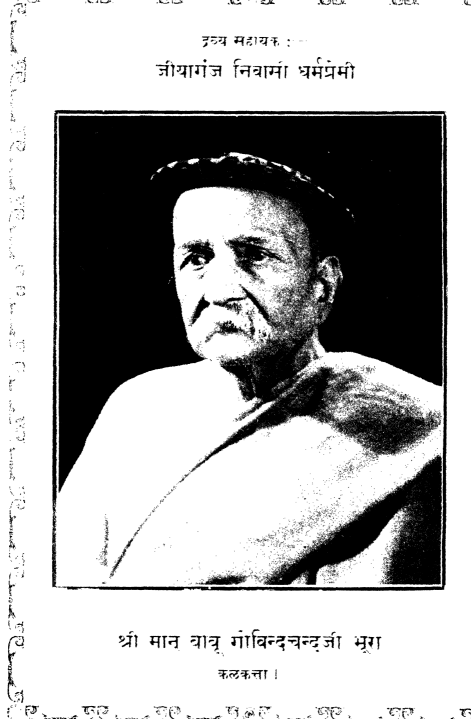
धन्यशाल्डिभद्रचरित्रम् स्तवन संप्रह ( मू॰ )

धन्यचरित्रम् गजल संप्रह (भा०१)

पुस्तकप्राप्तिस्थानम्— श्री जिनदत्तसूरि ज्ञानभण्डार, गोपीपुरा, सीतलबाड़ी स्पासरा, गु० सुरत ।

#### द्रव्य सहायक : --जीयागंज निवासी धर्मप्रेमी

05 - 26 - 26 - 26 - 26



श्री मान् याव् गोविन्दचन्द्जी भूरा कलकत्ताः।

TR. JOE JOE JOE JE JOE JE

#### श्री जिनद्त्तसृरि प्राचीन पुस्तकोद्धार फण्ड ( सुरत ) व्रन्थांक - ५३

#### ॐ अहं नमः

सुत्रिहित शिरोमणि जङ्गम युगप्रधान भट्टारक श्री

श्री श्री १००८ श्रीमज्जिनदत्तसूरीश्वर विरचिता सर्वतन्त्र स्वतन्त्र-सर्वज्ञकल्प-सुविहितविधिविधान प्रधान प्रचारक—महाकवि श्री श्री १००८ श्री मज्जिनवह्रवसूरीश्वर स्तुति रूपा—

### चर्चरी

अनुवादक-जेनाचार्य श्रीमज्जिनहरिसागरसूरिजी

निमिव जिणेसरधम्मह तिहुयणसामियह, पायकमलु सिसिनिम्मलु सिवगयुगोमियह। १ करिमि जहिंद्रयगुणथुइ सिरिजिणवल्लहह, जुगपवरागमसूरिहि गुणिगणदुल्लहह॥१॥

अर्थ—त्रिभुवनके खामी शिवगितमें गये हुए जिनेश्वर श्रीधर्मनाथ स्वामीके चन्द्रके जैसे निर्मल चरण-कमलको नमस्कार करके, उस युगमें प्रधान ज्ञानवाले आचार्य देव गुणि समुदायमें दुर्ल्लभ ऐसे श्रीजिनवल्लभसूरीश्वरजी महाराजके यथास्थित—सत्यगुणोंकी स्तुति को मैं करता हूं।

सर्विवद्या प्रधान तर्कविद्या सम्बन्धिनी उनकी स्तुति विरोधालंकारसे बताते हैं—

जो अपमाणु पमाणइ छद्दरिसण तणइ, जाणइ जिंव नियनामु न तिण जिंवा कुवि घणइ। परपरिवाइगइंदवियारणपंचमुहु तसु गुणवन्नणु करण कु सक्कइ इक्कमुह ?॥ २॥

अर्थ—जो अप्रमाण अर्थात् सर्वथा प्रमाण रहित होते हुए भी छह दर्शनों के प्रत्यक्षादि बहुत प्रमाणोंको अपने नामके जैसे जानते हैं। यहां विरोध रूप यह दीखता है कि जो जो स्वयं अप्रमाण है वह दूसरोंके प्रमाणको किस तरह जान सकता है ? विरोध परिहार इस प्रकार है, कि—जो मान रहित होते हुए, अथवा अपरिमित गुणोंको धारण करनेसे अप्रमाण होते हुए षट् दर्शनोंके बहुत प्रमाणोंको निज नामके समान ऐसे जानते हैं, जैसे दूसरा कोई विद्वान नहीं जानता। जो परवादी रूप मदोन्मत्त हाथियोंको विदारण करनेमें पंच मुख-सिंहके समान है उन गुरुदेवके गुणवर्णनमें एक मुखवाला कौन समर्थ हो सकता ? अपितु कोई नहीं।

जो वायरणु वियाणइ सुहलक्खणनिलंड, सद्दु असद्दु वियारइ सुवियक्खणतिलंड। सुच्छंदिण वक्खाणइ छंदु जु सुजइमंड, गुरु लहु लहि पइठावइ नरहिंड विजयमंड॥३॥

अर्थ—जो सामुद्रिकोके शुभ लक्षणोंके स्थान भूत गुरु, व्याकरण शास्त्रको भली भांति जानते हैं। अच्छे विद्वानोंमें तिलक जैसे जो आचार्य महाराज वैयाकरण होनेसे—शब्दोंको और अपशब्दों को भी अच्छी तरहसे शोचते हैं। जो अच्छे यति-विराम स्थानवाले नगण रगण सिहत विशिष्ट जगण यगण आदि गणोंवाले छन्दोंके शोभन अभिप्रायसे होते हुए व्याख्यानमें गुरु लघु वर्गों को यथा स्थान प्रतिष्ठित करते हैं, अर्थात् श्रीजिनवहभ-सूरीश्वरजी महाराज न्याय व्याकरण और छन्द: शास्त्रके प्रकाण्ड विद्वान् थे। [इस स्रोक के तीसरे चौथे चरणोंका अर्थ ऐसे भी हो सकता है कि ]— सुयित मान्य जनहितकारी और और विजयी आचार्य महाराज स्वतन्त्रतापूर्वक छन्दोमय व्याख्यान फरमाते हैं, एवं गुणोंमें बड़े-छोटे मुनियोंको पाकर उनको यथा स्थान आचार्य उपाध्यायादि पदोंपर प्रतिष्ठित करते हैं। अर्थात् आप मधुर व्याख्यान करते हैं एवं सामर्थ्य संपन्न सूरि सम्नाद् थे।

कव्व अउव्व ज वियरइ नवरसभरसिंड लब्दपिसिब्हिं सुकइहिं सायरु जो महिउ। सुकइ माहु ति पसंसिंह जे तसु सुहगुरुहु मादः साहु न मुणहि अयाणुय मइजियसुरगुरुहु॥ ४॥

अर्थ जो नवरस पूर्ण अपूर्व काव्यों की रचना करते हैं, और जो ख्याति प्राप्त सुकिवयों से सादर पूजित है। बुद्धि वैभवसे बृहष्पतिको मात देनेवाले उन शुभ गुरु महाराज को भिर्छ प्रकार न जाननेवाले अनजान आदमी ही सुकिव रूप से माघ किव की प्रशंसा करते हैं।

कालियांसु कइ आसि जु लोइहिं वन्नियइ, ताव जाव जिणवल्लहु कइ ना अन्नियइ। अप्पु चित्तु परियाणहि तं पि विशुद्ध न य, ते वि चित्तकइराय भणिज्जहि सुद्धनय॥ ५॥

अर्था—काछीदास नामक किव था उसकी कान्योंमें तबतक ही छोग तारीफ करते हैं जबतक उनने श्री जिनवह असुरि महाराज रूप महाकिव के स्वरूप को नहीं सुना है। जो थोड़े से चित्र कान्य को जानते हैं, और वह भी अग्रुद्ध, भोछे भाछे छोगों द्वारा माने हुए वैसे कुकिव आइचर्य है कि किवराज रूप से गाये जाते हैं। यह बात गानेवाछोंकी मूर्वता का यहि नाम मात्र है!

सुकइविसेसियवयणु जु वप्पइराउकइ सु विजिणवल्ला पुरउ न पावइ कित्ति कइ। अविर अणेयविणेयहिं सुकइ पसंसियहिं, तक्कव्वामयलुद्धिहिं निच्चु नमंसियहिं॥६॥

अर्थ — मुकवियों द्वारा विशेषित वचन वाले गौड़वधादि रूप प्रबंन्धों के रचयिता कि श्री वाक्पतिराज एवं दूसरे मुकवि जो अनेक शिष्यों द्वारा प्रशंसित होते हैं, और उन काव्यामृत लुब्धपुरुषों द्वारा नमस्कृत होते हैं, वे भी श्रीमज्जिनवह भसूरीश्वरजी महाराज रूप महाकविके सामने कुछ भी कीर्त्ति को नहीं पाते। इस श्लोकसे पूज्येश्वर की प्रौढ किन ला शिक्त की स्तुति की गई है।

जिण कय नाणा चित्तइं चित्तु हरंति लहु तसु दंसणु विणु पुन्निहिं कउ लब्भइ दुलहु । सारइं बहु थुइ थुत्तइ चित्तइं जेण कय, तसु पय कमलु जि पणमहि ते जण कयसुकय ॥७॥

अर्थी—जिनके बनाये हुए विचित्र चक्र-खङ्ग आदि आकार बाले पट्चिक्रका सप्त चिक्रका गजबन्ध आदि चित्र काव्य भट्यट चित्त को हरते हैं, उनका दुर्लभ दर्शन पुण्य के बिना कैसे प्राप्त हो सकता है। अपितु नहीं हो सकता, जिनके बनाये हुए गुप्त क्रिया-सम-संस्कृत-प्राकृत अर्ध संस्कृत गोमूत्रिकादि चित्रमयसार भूत बहुत से स्तुति स्तोत्र प्रस्तुत हैं, उन कविसम्राट् श्रीमज्जिनवह्नभसूरीश्वरजी महाराज के पद कमलों में जो प्रणाम करते हैं वे पुरुष कृतपुण्य माने जाते हैं।

जो सिद्धंतु वियाणइ जिणवयणुब्भविउ, तसु नामु वि सुणि तूसइ होइ जु इहु भविउ। पारतंतु जिणि पयडिउ विहिविसइहिं कलिउ, सहि ? जसु जसु पसरंतु न केणइ पडिखलिड ॥ ८॥

अर्थ-श्री जिनेद्दर देवके वदन-कमल द्वारा प्रवचन रूपसे पैदा होनेदाले सिद्धान्त को जो विशिष्टतया जानते हैं। जिनने जिनाज्ञा प्रवर्तन रूप विधि साधु श्रावकादि विषयसे संकल्लित श्री मद्गुरुपारतंत्रयको प्रकट किया है। हे—सखे? जिनका फैलता हुआ यश कहीं किसोसे भी स्वलित नहीं हुआ। ऐसे उन महा गीतार्थ गुरुदेवके दर्शनसे तो क्या नाममात्रसे भी सुनकर जो प्रसन्नचित्त हो जाता है, वह आत्मा भन्य—मोक्षका अधि-कारी है।

जो किर सुत्तु वियाणइ कहइ जु कारवइ, करइ जिणोहिं जु भासिउ सिवपहु दक्खवइ। खवइ पावु पुन्वञ्जिउ पर अप्पह तणउं, तासु अदंसणि सगुणहिं ज्झूरिज्जइ घणउं॥९॥

अर्थ—गुरुगमसे सूत्रोंको विशिष्ट रूपसे जानकर जो उपदेश सबभव्यात्माओंको फरमाते हैं, और सम्यग् धर्मानुष्ठान उनसे करवाते हैं। स्वयं भी जिनाज्ञानुसारी आचारका पालन करते हैं। श्री जिनेक्वर देवोंने जिस ढंगसे मोक्ष मार्ग बताया वंसे ही वे दिखाते हैं। इस प्रकार भव्यात्माओंके पूर्वार्जित पापको खपा देते हैं। ऐसे महाज्ञानी श्री गुरुमहाराजके दर्शन वियोगमें गुणवान-भव्यात्मा अत्यन्त खिन्न चित्तवाले हो जाते हैं।

परिहरि ले।यपवाहु पयट्टिउ विहिविसउ पारतंति सहु जेण निहोडिं कुमग्गसउ। दंसिउ जेण दुसंघ-सुसंघह अंतरउ, वद्यमाणजिणतित्यह कियउ निरंतरउ॥१०॥

अर्थ-अविधि प्रवृत्त चैत्य-साधु भक्ति आदि लोक प्रवाहका त्याग करके सुगुरु पारतन्त्रय के साथ विधि और विषय प्रवर्तित करके जिनने सैकड़ों कुमार्गों का निराकरण करके दु:संघ ओर सुसंघके अन्तरको जिनने दिखाया। इस प्रकार जिनने श्री वर्द्ध मान स्वामीके पुनीत शासनको अविच्छिन्न बनाया।

जे उस्सुत्तु पयंपहि दृरि ति परिहरइ, जोउ सुनाण-सुदंसण किरिय वि आयरइ। गडुरिगामपवाहपवित्ति वि संवरिय, जिण गीयत्थायरियइ सव्वइ संभरिय ॥११॥

अर्थ — जो लोग उत्सूत्र बोलते हैं उनको जो दूरसे ही त्याग देते हैं। एवं जो सम्यग ज्ञान सम्यग् दर्शन और जिनाज्ञा विधिरूप सुक्रियाका आचरण करते हैं। गड्डिरया प्रवाहमें पड़े हुए लोगोंकी प्रवृत्तिका संत्ररण करके जिनने पूर्वमें होनेवाले समस्त गीताथों को याद किया है।

चेइहरि अणुचियइं जि गीयइं वाइयइ तह पिच्छण-थुइ-थुत्तइं खिडुइ कोउयइ। विरहंकिण किर तित्थु ति सिव्व निवारियइ, तेहिं कइहिं आसायण तेण न कारियइ॥१२॥

अर्थ — देव मन्दिरमें जिन अनुचित गाने बजाने प्रोक्षणक (नाटक) स्तुति स्तोत्र कीडा और कौतुकादिकोंको, विरहांक श्रीहरिभद्रसुरी इत्ररजी महाराजने निइचय करके निषिद्ध कर दिये थे, क्यों कि उनके करनेसे वहां — श्री वीतराग मन्दिरमें अशातना लगती है। शिथि-लाचारियों द्वारा फिरसे प्रवर्तित उन्हीं गाने बजाने प्रमोदजनक आदिकोंको उन श्रीजिनवल्लभ सूरी श्वरजी महाराज द्वारा भी नहीं करने दिये जाते हैं।

श्री हरिभद्र सूरीदवरजी महाराज द्वारा निषिद्ध कार्य क्यों किये जाते थे ?

१ सुगुरु पारतंत्र — संविग्न गीतार्थ गुरुकी आग्याका पालन ( त्यागिगुरुओंकी सेवा ) ( चै॰ कु॰ )

२ विषय--तीर्थकरादिकोंकि आसातना विर्जके भक्ति करना ।

लोय--पवाह--पयिट्टिहि कोऊहलपिइहि, कीरंतइ फुडदोसइ संसयिवरिहयिहि। ताइं वि समइनिसिच्डइ समइकयत्थियिहि, धम्मत्थीहि वि कीरिहं बहुजणपित्थियहि ॥१३॥

अर्थ - लोक प्रवाहमें प्रवृत्तिवाले कुत्हलप्रिय पूर्व महागीताथों की आज्ञामें शंका न रखनेवाले, कुमार्गानुगामिनी कुमित द्वारा कदर्थना पाये हुए, और धर्मको चाहनेवाले लोग भी सिद्धान्त आगमोंमें निषेध किये हुए स्फुट दोषवाले मनुष्यस्वभाव कुत्हलप्रिय होनेसे बहुतसे आदमी जिनको करना चाहते हैं ऐसे अनुचित कर्तन्योंको कर लेते हैं।

> जुगपवरागमु मन्निउ सिरिहरिभइपहु, पिहरयकुमयसमुहु पयासियमुत्तिपहु। जुग पहाणसिद्धंतिण सिरिजिणबङ्घहिण पयडिउ पयडपयाविण विहिपहु दुल्लहिण॥१४॥

अर्था—श्रीजिन चैत्यमें शिथिलाचारियों द्वारा प्रवर्तित उन अनुचित गाने बजाने प्रेक्षक आदिका निषेध करते हुए युगप्रधान सिद्धान्त वाले प्रकट प्रतापवाले, पापियोंके लिये दुर्लभ ऐसे श्रीजिनवल्लभसूरी इवरजीने—युग प्रधान बोधवाले कुमत समृहका प्रतिकार करनेवाले मुक्तिपथका प्रकाश करनेवाले भगवान् श्रीहरिभद्र सूरी इवरजीको—उपलक्षणसे समस्त प्रवचन प्रभावक आचार्य पुंगवोंको माना। एवं ऐसा करते हुए जिनने विधि मार्ग को प्रकाशित किया।

प्रसंगसे विधि प्रकाशको बताते हैं।

विहि चेईहरु कारिउ कहिउ तमाययणु, तिमह अणिस्माचेंइउ कय निव्वुइनयणु । विहि पुण तत्थ निवेइय मिवपावणपउण, जं निसुणेविणु रंजिय जिणपवयणनिउण ॥१५॥

अर्थ—जिनने आगम देशना द्वारा प्रतिबोधित श्रावकोंसे विधि प्रधान जिन गंदिर बनवाया। ऐसे चैत्य ही। ज्ञानादि लाभको बढ़ानेवाले-आयतन होते हैं, ऐसा जिनने कर-बाया। वही साधु आदिकी मालिकीके विनाका—अनिश्राकृत चैत्य इस संसारमें अपुनराग-मनभाव रूप निवृति-सुक्तिको करनेवाला और लानेवाला होता है। तथोक्त जिन चैत्य

ø

में मोक्ष पहुंचानेमें तत्पर जिनाज्ञा पालन रूप विधि निद्दिचत रूपसे भव्यात्माओं को जिनने सुनाया, जिसको सुनकर श्री जिनप्रवचनसे चतुर लोक प्रसन्न हो गये।

विधिको ही बताते हैं।

जिह उस्मुतु जणक्कमु कु वि किर लोयणिहिं, कीरंतउ निव दीसइ सुविहिपलोयणिहिं निसि न ण्हाणु न पइंड न साहु साहुणिहि, निसि जुवइहिं न प्रवेसु न नटु विलासिणिहिं ॥१६॥

अर्थ जहाँ-विधि चैत्योंमें उत्सृत्र भाषण करनेवालोंका निन्द्-व्याख्यान आदि कोई भी आचारक्रम कराता हुआ सुविधि देखनेवाले—दीर्घटिष्ट लोगोंको नहीं दिखाई देता है। रात्रीमें स्नात्र भी नहीं होता है, न प्रतिष्ठा ही होती है। जहाँ रात्रीमें साधु-साध्वी या-स्त्रियोंका प्रवेश भी नहीं होता, न विलासिनी वेश्याओंका नृत्य ही।

> जाइ नाइ नं कयग्गहु मन्नइ जिणवयणु, कुणइ न निंदियकमु न पीडइ धम्मियणु । बिहिजिणहरि अहिगारिइ सो किर सलहियइ, सुद्धइ धम्मु सुनिम्मलि जसु निवसइ हियइ ॥१७॥

अर्थ—जहां जाती-ज्ञातीका स्नात्र-पूजा आदिमें इसी जातीवाले या इसी ज्ञानीवाले करा सकते हैं—ऐसा कदामह नहीं होता। इस प्रकारके पुनीत विधि चैत्यके लिये वहीं अधिकारी प्रशंसनीय होते हैं जो जिन वचनोंको मानते हैं। जो निन्दित आचरण नहीं करते। जो धार्मिक जनोंको पीड़ा नहीं पहुंचाते। जिनके हृदयमें शुद्ध सुनिर्मल धर्म निवास करता है

जित्थुति-चउर सुसावय दिहउदव्ववउ, निसिहिं न नंदि करावि कुवि किर लेइ वउ । बिल दिणयरि अत्थिमयइ जिह न हु जिण पुरउ दीसइ धरिउ न सुत्तइ जाहि जिण तूररउ ॥१८॥

अर्धा जहां विधिचैत्यमें तीन-चार सुयोग्य श्रावकोंकी देख रेखमें देव द्रव्य खर्च किया जाता है। कोई भी रात्रोमें नन्दी स्थापन कराकर व्रत नहीं छेता है। सूर्यके अस्त हुए

बाद श्री जिनेइवर देव सन्मुख घरा हुआ नैबेद्य-बिल-जहाँ नहीं दीखता है। अर्थात् रातमें नैवेद्य भो नहीं चढाया जाता, और न लोगीके सो जानेपर बाजोंका अवाज ही होता है— बाजे रातमें नहीं बजाये जाते।

> जहिं रयणिहि रहभमणु कयाइ न कारियइ, लउडारसु जहिं पुरिसु वि दिंतउ वारियइ। जहि जलकीडंदोलण हुंति न देवयह, माहमाल न निसिद्धी कय अहाहियह॥१९॥

अर्थ – जहाँ विधिजिन चेत्योंमें रात्रीमें कभी भी रथ यात्रा नहीं कराई जाती। जहाँ दांडिया रास देते हुए पुरुषोंको भी रोका जाता है। जहाँ जल क्रीडा देवताओंके हिंडोले आदि भी नहीं होते। अष्टाहिक पूजा करने वालोंको माघमालाका निषेध नहीं है।

यद्यपि उपदेश रसायनमें 'माघमाला' करनेका निपंध है। यहाँ जो "निपंध नहीं है"— लिखा है यह दिगम्बर भक्त नये प्रतिबोध पाये पेल्हक श्रावक आदिके उपरोधसे प्रभूततर दूषणके अभावसे कहा है। उपदेश रसायनोक्त निपंध सर्वदेशीय है यहाँ 'एक देशीय विधि' है।

जिह सावय जिणपिडमह करिहि पद्देश न य इच्छाच्छंद न दीसिह जिह मुद्धंगिनय । जिह्न उस्सुत्तपयट्टह वयणु न निसुणियद्द जिह अञ्जुत्तु जिण-गुरुहु वि गेउ न गोइयद्द ॥२०॥

अथ—जहाँ विधिचैत्योंमें श्री जिन प्रतिमाओंकी प्रतिष्ठा श्रावक नहीं कराते हैं। जहाँ भोले जी वो द्वारा बंदन कराते हुए स्वेच्छाचारी उत्सूत्र भाषी साध्वाभास व्याख्याननाहि देते हुए न तो देखे जाते हैं न सुने जाते हैं। जहाँ जिनेश्वर देवोंके या गुरुओंके अयोग्य भजन-गीत गहूँछी-जिनसे श्री संसारिक वासनाओंकी वृद्धि हो ऐसे—नहीं गाये जाते।

जिह सावय तबोलु न भक्खिह लिति न य जिह पाणिह य धरंति न सावय सुद्धनय । जिह भोयणु न य स्वयणु न अणुचिउ बद्दसणउ, सह पहरणि न पवेसु न दुटुउ बुल्लणउ ॥२१॥ अर्थ — जहाँ विधिचैत्यों भे भावक न ताम्बूल खाते हैं और न लाते हैं। जहाँ शुद्धनीति संपन्न श्रावक लोग पैरोंमें जूतेनहीं धारण करते। जहां न भोजन होता है, न सोना होता है, न अनुचित बैठना होता है न शक्तोंके साथ प्रवेश होता है और न गाली गलोज आदि दुष्ट बोलना ही होता है।।२१।।

जहिं न हासु न वि हुड़ न खिड़ न रूसणड, कित्तिनिमित्तु न दिज्जइ जिंह घणु अपणउ। करिह जि बहु आसायण जिंह ति न मेलियहि, मिलिय ति केलि करंति समाणु महेलियहिं॥२२॥

अर्थ—जहाँ विधिचैत्योंमें न हँसी मजाक की जाती और न होड ही बदी जाती हैं। न जुए आदि खेले जाते हैं और न रोष ही किया जाता है। जहाँ कीर्तिके लिये न अपना धन ही दिया जाता है, जो बहुत आसातना करते हैं, उन नटिवरोंको न इकट्टा ही किया जाता है। क्यों कि वैसे लोग कुचेप्टाओंसे खियोंके साथ कीडा कुत्हल करने लगजाते हैं। १२॥

जिहं संकंति न गहणु न माहि न मंडलउ जिहं सावयिसिर दीसइ कियउ न विंटलउ । ण्हवणयार जण मिल्लिव जिह न विभूसणउ सावयजिगिहि न कीरइ जिह गिहचिंतणउ ॥२३॥

अर्थ जहाँ न संक्रांतिमें न प्रहण में स्नान दान ही होता है न माध मासमें मंडल आदि की रचना हो की जाती है। जहाँ श्रावकों के सिरमें पगड़ो फेटा आदि भी नहीं होता है। स्नात्र कराने वाले मनुष्योंको छोड़कर दूसरे लोग जहाँ विशेष-भूषण नहीं रखते हैं। जहाँ श्रावक लोग गृहज्यापारकी चिंता भी नहीं करते।।२३।।

जिंहं मिलिणचेलंगिहिं जिणवरु पृइयइ मूलपिडम सुइभूइ वि छिवइ न सावियइ। आरित्त उत्तारिउ जं किर जिणवरह तंपि न उत्तारिङजइ बीयजिणेसरह ॥२४॥

अर्थ जहां विधिचीत्योंमें मिलन वस्त्र एवं मिलन शरीरसे जिनेश्वरदेव नहीं पूजे जाते। पित्र हुई भी श्राविका आकस्मिक स्त्री शरीर धर्मके हो जानेसे महान अनर्थकी संभावनासे मूळ नायकजीकी प्रतिमाको स्पर्श नहीं करती हैं। क्योंकि कहा भी है अाउहिया बरा

१ प्रहणमें स्नान और दान करने से मिथ्यात्व लगता है।

सिन्निहिया न खमरा जहाँ पिंडमा— िकये हुए अपराधको सिन्निहित देवता नहीं सहहन करते जैसे प्रतिमा। मूळ नायकजी सबके आब्सुदय हेतु होते हैं अतः मूळनायकजीका स्पर्श स्त्रियां नहीं करती हैं। जो आरती एक स्थान पर जिनेश्वर देवके उतार दी जाती है, उसीको दूसरे स्थान पर जिनेश्वर देवके सन्मुख जहाँ नहीं उतारी जाती निर्मालय रूप हो जाने से।।२४।।

जहिं फुल्लइं निम्मलु न अक्खय-वणहलइ मणिमंडणभूसणइं न चेलइ निम्मलइ। जित्थु न जइहि ममत्तु न जित्थु वि तव्बसणु, जहि न अत्थि गुरुदंसियनीइहि पम्हसणु॥२५॥

अर्थ जहाँ फूल निर्माल्य होते हैं न कि अक्षत—वनफल; और न मणि मण्डित अलंकार या निर्मल वस्त्र ही। जहां साधु यह मेरा मन्दिर है ऐसी ममता नहीं रखते हैं। न जहां उनका—साधुओं का रहना ही होता है। जहां गुरु-दिशत नीतिको भुलाई नहीं जाती। २६।

जहिं पुच्छिय सुसावय सहगुरुत्रक्खणइ, भणिहि गुणन्नुय सच्चय पच्चक्खह तणइ। जिंह इक्कुत्तु वि कीरइ निच्छइ सगुणउ, समयजुत्ति विहडन्तु न बहुलोयह तणउ॥२६॥

अर्ध — जहां पृद्धनेपर गुणज्ञ सुश्रावक सच्चे आत्म प्रत्यक्ष श्रीमद्गुरुमहाराजके शुभ लक्षणोंको बताते हैं। जहां एक भी सुश्रावकका कहा हुआ गुण सम्पन्न कार्य निञ्चयपूर्वक किया जाता है, और सिद्धान्त युक्तिसे मेल न रखने वाला बहुतसे लोगोंका कहा हुआ कार्य नहीं किया जाता। २६।

जहिं न अप्पु वन्निज्ञइ परु वि न दृसियइ, जिहं सग्गुणु वन्निज्जइ विगुणु उवेहियइ। जिह किर वत्थु-वियारणि कसु वि न बीहियइ जिह जिणवयणुत्तिन्तु न कह वि पयंपियइ॥२७॥

अर्थ—जहां न अपनी स्तुति की जाती है न दूसरेको दृषित-निन्दित ही किया जाता है। जहां गुणवानकी तारीफ की जाती है एवं निर्गुणकी उपेक्षा। जहां वस्तु विचारणमें— यथार्थ वात कहनेमें किसीका भी भय नहीं माना जाता है। जहां कभी भी जिन वचनोंसे उनका हुआ— उत्सूत्र वचन-छाविधि रूप नहीं बोला जाता है। २७। इय बहुविह उस्सुत्तइ जेंग निसेहियइ, विहिजिणहरि सुपसत्थिहि लिहिवि निदंसियइ। जुगपहाणु जिणवल्लहु सो किं न मन्नियइ, सुगुरु जासु सन्नाणु सनिउणिहि वन्नियइ॥२८॥

अर्थ—इस प्रकार बहुतसे उत्सूत्र-अविधि अनुष्ठान विधि जिन चैत्योंमें जिनने निषिद्ध कर दिये, एवं चित्तोड नरवर-नागपुर-मरुपुरादि नगरोंके विधि चैत्योंमें सु-प्रशस्तियोंमें लिखा लिखाकर प्रचारित करा दिये हैं। जिनका विशिष्ट आगम संयत ज्ञान सिद्धान्तवेदि निपुण महापुरुषों द्वारा प्रशंसित किया गया है। ऐसे युग प्रधान सुगुरु श्रीजिनवहभसूरीश्वरजी महाराज कैसे न माने जायँ ? अवद्यमेव मानने चाहिये।।२८।।

लिविमित्तु वि उस्सुत्तु जु इत्थु पयंपियइ, तम्ज विवाउ अइथोउ वि केविल दंसियइ। ताइं जि जे उस्सुत्तइं कियइ निरंतरइ, ताह दुरक जे हुंति ति भूरि भवंतरइ॥२९॥

अर्थ - छव मात्र भी जो उत्सुत्र यहां बोला जाता है उसका विपाक केविल भगवान द्वारा बहुत अधिक दिखाया जाता है। उन्हों उत्सुत्र भाषणोंको एवं आचरणोंको जो निरंतर करते हैं, उनके लिये अनन्त भावान्तरोंमें भोगने योग्य दु:ख होते हैं।। २६।। उत्सुत्र भाषकोंकी कुछ चेष्टायें वताते हैं --

अपरिक्खियसुयनिहसिहिं नियमइगव्वियहि, लोयपवाहपयिद्विहिं नामिण सुविहियइं । अवरुपरमच्छरिण निदंसियसगुणिहिं,

पूआविज्जइ अप्पउ जिणु जिव निग्घिणिहि ॥३०॥

अर्थ-श्रुतज्ञानियोंकी कसौटी द्वारा अपरीक्षित, निज मितगर्वित, छोक प्रवाहमें प्रवृत, नाममात्रके सुविहित, शुद्ध चारित्रियोंके लिये तो कहना ही क्या ? आपसके शिथिला-चारियोंमें भी परस्पर मत्सरता रखते हुए अपने गुणोंको दिखानेवाले ऐसे निर्घृण साध्वाभास लोगों द्वारा दूसरोंकी निन्दा करके आत्माको पुजाते हैं।। ३१।।

इह अणुसोयपयट्टह संख न कु वि करइ, भवसायरि ति पडंति न इक्कु वि उत्तरइ। जे पिंडसोय पयदृहि अप्प वि जिय घरह, अवसय सामिय हुंति ति निब्वुइपुरवरह, ॥३१॥

अर्थ - संसारमें अनुश्रोत - लोक प्रवाहके अनुकूल - सुखशीत प्रवृत्तिवालोंकी कोई गिनती भी नहीं करता है। सुखशीलिये लोग भवसागरमें पड़ते हैं, एक भी पार नहीं उतरता। जो लोक प्रवाहके प्रतिश्रोत - प्रतिकूल अध्यात्म मार्गमें प्रवृत्त होते हैं वे निइचय ही मुक्तिपुरीके स्वामी हो जाते हैं।। ३८।।

जं आगम-आयरणिहिं सहुँ न विसंवयइ, भणिह त वयणु निरुत्तु न सग्गुणु जं चयइ। ते वसंति गिहिगेहि वि होइ तमाययणु, गइहि तित्थु लहु लब्भइ मुत्तिउ सहरयणु ॥३२॥

अर्थ-आगम और आचरणके साथ विसंवास विपरीतता नहीं रखता ऐसे और निश्चित रूपसे सद्गुण जिसको नहीं छोड़ते ऐसे वचनको जो बोछते हैं। ऐसे वे साधु गृहस्थके जिस घरमें रहते हैं वह स्थान भी आयतन—ज्ञानादि छाभको बढ़ानेवाछा होता है। वहां जानेसे मुक्तिके सुखरत्नको भट्ट पाया जाता है। ३२।

विधि चैटा जो कि अनिश्राकृत होता है उसीके प्रसंगसे निश्राकृत चैट्यादिके स्वरूपको बताते हैं—

पासत्थाइविबोहिय केइ जि सावयइं, कारावहि जिणमंदिरु तंमइभावियइं। तं किर निरसाचेइउ अववायिण भणिउ, तिहि-पव्विहि तहि कीरइ वंदणु कारणिउ॥३३॥

अर्थ पासत्थादिकों द्वारा प्रतिबोधित कितनेक श्रावक तन्मत भावित चित्तवाले होकर श्रीजिनमंदिरको बताते हैं, उस चैद्यको अपवादसं निश्रा चैद्य कहा गया है। पर्व तिथि अष्टमी चतुर्दशी आदिमें एवं पर्यूषणादि पर्वोमें वहां कारणसे बन्दन किया जा सकता है अनिश्राकृत चैत्यके अभावमें। ३३।

अनायतन बतानेकी इच्छावाले निशीथ सूत्रके प्रकारसे बताते हैं-

जिह लिंगिय जिणमंदिरि जिणदिव्वण कयई, मिं वसंति आसायण करिहं महंतियई।

#### तं पकप्पि परिवन्निउ साहम्भियथल्यि, जहिं गय वंदणकिज्जिण न सुदंसण मिलिय ॥३४॥

अर्थ—जहाँ मात्र साधु वेशधारी शिथिला चारि जिन मंदिरमें या जिन द्रव्यसे निर्मित मठमें रहते हैं और भारी आसातना करते हैं। उसकी प्रकल्प श्रीनिशीथ अध्ययनमें साधर्मिक स्थली बताया है। वहाँ वन्दनके लिये गये हुए व्यक्ति सुदर्शन सम्यक्त्वको नहीं पाते। ३४।

ओघ निर्युक्ति आदिमें वताये हुए प्रकारसे अनायतन बताते हैं

ओहनिजुत्तावस्मयपयरणदंसियउ, तमणाययणु जु दावइ दुक्खपसंसियउ। तिहं कारणि वि न जुत्तउ सावयजणगमणु, तिहं वसंति जे लिंगिय ताहि वि पयनमणु ॥३५॥

अर्थ — ओघनिर्यृक्ति आवश्यक सूत्र आदि सिद्धान्तों में बताया हुआ निश्राकृत चैत्यरूप अनायतन, प्रशंसा करनेवालों को नरकादि गति संबंधि दुः खको दिखाता है। अतः वहां कारण होनेपर भी श्रावकों को जाना युक्ता नहीं है। वहां जो साध्वाभास रहते हैं उनको पद बन्दन करना भी अयुक्त है। ३६।

वहाँ जानेमें जो दोप लगता है वह बताते हैं--

जाइ जइ तिहं वावि (ठाणि) ति निषयिहं इत्थु जइ, गय नमंतजण पाविह गुणगणबुद्धिं जइ। गइहि तत्थिति नमंतिहिं पाउ जु पावियइ, गमणु नमणु तिहं निच्छइ सगुणिहं वारियइ॥३६॥

अर्थ – हाँ १ वहाँ जाया जाय १ और लिंगधारी चैत्य वासियोंको नमस्कार भी किया जाय ११ यदि गये हुए नमस्कार करनेवाले भाविक जन अपने गुण समुदायकी वृद्धि को पाते हों !!! परन्तु वहाँ जानेवाले और नमस्कारको करनेवाले यदि पापको ही पाते हो, तो सद्गुणी-गीतार्थों द्वारा वहाँ जाना और चैत्यवासियोंको नमना निश्चय करके रोका गया है। ३६।

चैत्य वासियोंके जैसे ही कितसेक वसितवास करनेवारे भी भावसे अनायतन रूप हैं। अतः उनका अदर्शनीयत्व प्रतिपादन करते हैं— वसिंहिं वसिंहं बहुत्तउत्तसुत्त पयंपिरइ, करिंहं किरिय जणरंजण निच्चु वि दुक्करय । परि सम्पत्तविहीण ति हीणिहि सेवियहिं, तिहिं सहुं दंसणु सग्गुण कुणिहं न पावियहिं ॥३७॥

अर्थ- अत्यन्तउत्सूत्रको बोलनेवाले कई वसितमें भी रहते हैं। जन रंजनार्थ हमेशा दुष्कर-कठोर कियाको भी करते हैं। परन्तु सम्यकत्त्रसे हीन होनेसे वे हीन सम्यकत्व विकलों द्वारा ही से वे माने जाते हैं। इस लिये सद्गुणी-गीतार्थानुयायी सच्चे सम्यकत्व रिसक भव्यात्मा उन भाव-पापाचारियों के साथ दर्शन-सद्गुरु सम्बन्धी व्यवहार नहीं करते हैं। ३७।

अनिश्रा चैत्य निश्राचैत्य साध्वाभास वासित अनयतन चैत्य—इन तीनों चैत्योंमें गमनादि विषय विभागको बताते हैं।

उस्सिगिण विहिचेइउ पढमु पयासियउ , निस्साकडु अववाइण दुइउ निदंसियउ । जिह किर लिंगिय निवसहि तिमह अणाययणु, तिह निसिद्ध सिद्धीत वि धिम्मयजणगमणु ॥३८॥

अर्थ— उत्सर्ग रूपसे विधि चैत्यको जाने योग्य प्रथम प्रकाशित किया है। अपवाद रूपसे निश्राकृत— जिसमें कि ज्ञाति गोत्र गच्छादिकी निश्रा रहती है, पर जहाँ चैत्य वासी नहीं रहते हैं, ऐसे—चैत्यको जाने योग्य दूसरा दिखाया है। जहाँ छिगधारी साध्वाभास रहते हैं उसको यहाँ प्रवचनमें अनायतन माना है, और वहांपर धार्मिक जनोंको जानेके छिये भी सिद्धान्तमें निषेध किया गया है। ३८।

इसी लिये कहते हैं --

विणु कारणि तिह गमणु न कुणिह जि सुविह्यिइ, तिविहु जु चेइउ कहइ सु साहु वि मन्नियइ। त पुण दुविहु कहेइ जु सो अवगन्नियइ, तेण लोउ इह सयलु वि मोलउ धुंधियइ॥३९॥

अर्थ - विना कारण वहाँ सुविहित साधु एवं सदाचारी श्रावक गमन नहीं करते हैं। अनिश्राकृत १ निश्राकृत २ और अनायतन ३ रूप तीन प्रकारके चैत्योंको जो कहते हैं — प्रतिपादन करते हैं वे साधु भी मानने चाहिये दूसरे नहीं। उस चैत्यको जो दो प्रकार ही

बताता है अर्थात् अनायतन रूप तीसरे भेदको जो नहीं बनाता वह साधु भी अव-गणना योग्य होता है। उस द्विविध चैत्य बताने वालेने इस संसारमें सारे ही भोले लोगोंको ठगा है। ३६।

इय निप्पुन्नह दुल्लह सिरिजिणवल्लिहण, तिविहु निवेइउ चेइउ सिवसिरिवल्लिहण। उस्सुत्तइ वारंतिण सुत्तु कहंतइण, इह नवं व जिणसासण् दंसिउ सुम्मइण॥४०॥

इह नवं व जिणसासणु दंसिउ सुम्मइण ॥४०॥ अर्थ—इस प्रकार पुण्य हीनोंको दुर्छभ मोक्ष लक्ष्मोके बल्लभ श्रोजिनवल्लभ सूरी-श्वरजीने तीन प्रकारके चैत्य बताये हैं। उत्सूत्र आचारणाओंको रोकते हुए और सूत्रोक्त अनुष्ठानोंको कहते हुए, उन सन्मितने प्राचीन ऐसे भी श्री जिन शासनको नयेके समान दिखा दिया है।॥४०॥

इबक्रवयणु जिणबल्लहु पहुं वयणइ घणइं, किं व जंपिवि जणु सऋइ सक्कु वि जइ मुणइ। तसु पयभत्तइ सत्तह सत्तह भवभयह, होइ अन्तु सुनिरुत्तउ तन्वयणुज्जयह ॥४१॥

अर्थ — हे सखे ? तुम जानो कि श्रीजिनवह्नभ प्रमु एक वचनी होते हुए भी श्री वीरषट् कल्याण — विधि-विषय-पारतंत्र्य-चौट्य साधुगत कृत्याकृत्य-छह हाथ प्रमाण साधु प्रावरण कल्प-कषायादि द्रव्याहत जलप्रहणादि बहुतसे वचनोंको कैसे बोल सकते हैं। एक वचनकी शक्तिवाला बहुत वचनोंको कैसे बोल सकता है। यह यहां विरोध सा दिखाते हुए, विरोधा भासालंकारको प्रकट किया है। विरोध परिहार यह है कि — श्री गुरुमहाराज का वचन सिद्धान्तसे अविरुद्ध और गीतार्थों के आचरणानुसारी होनेसे विपरीतताको नहीं रखता। वे वचन चैट्य वासियों द्वारा लुप्त प्रायः होनेसे शक इन्द्र भी मुश्किलसे यदि जाने तो जाने।

अथवा यों अर्थ करना चाहिये कि श्रीजिनवह भसूरी इवरजी महाराज के आगमानुसारी अनेक वचन जो कि पहिले कुछ बताये गये हैं - उनको हमारे जैसा एक वदन —
मुख वाला व्यक्ति कैसे बोल सकता है। ऐसे उन गुरुदेव के पद सेवक — भव्यात्मा-जो कि
उन गुरुदेव के वचन आज्ञाको मानने में तत्पर हैं — उनके सातों भव-भयों का सुनिश्चित
क्र पसे अन्त हो जाता है। ४१॥

इक्ककालु जसु विज्ज असेस वि वयणि ठिय, मिन्छिद्दि वि वंदिहं किंकरभाविद्वय। ठोबि (णि) ठाबि (णि) बिहिपक्खु वि जिण अप्पडिखलिउ, फूडू पयडिउ निक्कवंडिण परु अप्पउ कलिउ ॥४२॥

अर्थ- एक साथ सारी विद्यायें जिनके मुख कमलमें स्थित हो गई है। जिनको मिथ्या दृष्टि लोग भी सेवक भावसे वन्दन करते हैं। जिनने ठाम-ठाम विधि पक्षको अप्रति स्वलिततया स्फूट रूपसे परमत और स्वमतको निष्कपट भावसे जानकर प्रकाशित एवं प्रचारित किया है।।।४२।।

तसु पयपंकयउ पुन्निहि पाविउ जण-भमरु, सुद्धनाण-महुपाणु करंतउ हुइ अमरु। सत्थु हुन्तु सो जाणइ सत्थ पसत्थ सहि, कहि अणुवसु उविमिञ्जइ केण समाणु सहि ?॥४३॥

अर्य— उन श्रीजिनवहभसूरीश्वरजी महाराजके चरण कमलको भन्यजन रूप भमरा बड़े पुण्यसे प्राप्त करके शुद्ध ज्ञान सब मधुपानको करता हुआ अमर हो जाता है शुद्ध ज्ञानको पानेसे स्वस्वा होता हुआ समस्त पवित्र शास्त्रोंको भी वह जानता है। हे सखे ऐसे परमोपकारी अनुपम गुरुदेवकी जिसके साथ उपमा दी जाय १।।४३।।

गुरु परंपरा बताते हैं --

वद्धमाणसूरिसीसु जिणेसरसूरिवरु, तासु सीसु जिणचन्दजईसरु जुगपवरु। अभयदेउमुणिनाहु नवंगह वित्तिकरु, तस् पय-पंकय भसलु सलक्खणु चरणकरु॥४४॥

अर्थ-श्री वर्द्धमान सूरीश्वरजी महाराजके शिष्य श्री जिनेश्वरसूरिजी महाराज हुए। उनके शिष्य युगप्रधान यतीश्वर श्रीजिनचन्द्र सूरीश्वरजी महाराज हुए। उनके शिष्य नवांग बृत्तिकार मुनिनाथ श्रीक्षभयदेव सूरीश्वरजी महाराज हुए। उन्हीं गुरुदेवके चरण कमलोंमें भमरेके समान मुलक्षण सम्पन्न कर चरणादि अंगों पांगवाले श्रीजिनवहभसूरीश्वरजी महाराज हुए। १८४।।

सिरिजिणबल्लहु दुल्लहु निप्पुन्नहं जणहं, हउं न अंतु परियाणउं अहु जण १ तग्गुणह । सुद्धधम्मि हउं ठाविउ जुगपवरागमिण, एउ वि मइं परियाणिउ तग्गुण-संकमिण ॥४५॥ अर्थ हे भन्यात्मजनो ? पुण्य हीनजनो को दुर्लभ ऐसे श्रीजिनबह्रभसूरीश्वरके उन पुनीत गुणो का अन्त में नहीं जानता हूं। परन्तु सद्गुण संक्रमणसे ऊनकी द्या से ही यह भी मैंने जाना है कि श्रीयुगप्रधान आगमवाले गुरुदेवने मुक्तको शुद्ध-निष्पाप आगमोक्त आज्ञा पालन रूप धर्ममें (विधि मार्गमें) स्थापित किया गया हूं ॥४५॥

स्तुतिकी समाप्तिमें कर्ता अपने चरितसे दुःखी होते हुए सखेद फरमाते हैं -

भिमेडभूरि भवसायरि तह वि न पत्तू मइ, सुगुरुरयणु जिणबल्लह दुल्लहु सुद्धमइ। पाविय तेण न निन्धुइ इह पारित्तयइ, परिभव पत्त बहुँत्त न हुय पारित्तयइ॥४६॥

अर्थ-भवसागरमें मैंने अनन्त भ्रमण किया तो भी परम विवेकी शुद्धमित दुर्लभ ऐसे श्रीजिनवह्मभसूरीश्वरजी महाराज रूप सद्गुक रत्न मुक्तको नहीं मिले। इसो लिये इस लोक सम्बन्धी और परलोग सम्बन्धी निवृत्ति-शान्ति मैंने नहीं पाई। जन्म-जन्मांतरोंमें बहुतसे परिभव-दुःख पाये, कहींसे परित्राण नहीं हुआ। या यों कहिये, परलोक हितकारी ज्ञानादिका लाभ न मिला॥ ४६॥

डपसंहार करते हैं-

इय जुगपवरह सूरिहि सिरिजिणवल्लहह, नायसमयपरमत्यह बहुजणतुल्लहह । तसु गुणथुइ बहुमाणिण सिरिजिणदत्त गुरु, करइ सु निरुवमु पावइ पउ जिणदत्तगुरु ॥४७॥

अर्थ—इस प्रकार निर्भीक शिरोमणि सुविहित खरतर विधि मार्गके परम प्रचारक युगप्रधान ज्ञान सिद्धान्त परमार्थ, भारेकमी जीवोंके लिये दुर्लभ ऐसे श्रीमिष्डिजनवल्लभ सूरीइवरजी महाराजकी गुणस्तुतिको बहुमान पूर्वक, श्री सम्पन्न जिनेइवर भगवानके दिये हुए शासनके पालनसे गुरुता प्राप्त ऐसा जो श्रीजिनदत्तगुरु—भव्य स्तुति करता है वह श्रीजिनेइवर भगवान द्वारा दिया हुआ अर्थात् सिद्धान्तमें दिखाये हुए गुरु निरूपम — मोक्ष पदको प्राप्त करता है ॥ ४०॥

१-श्रीजिनदत्त यह स्तुति कर्त्ताका अपना नाम है।

यहां कई अव्युपन्न, प्राज्ञशिरोमणि लोग ऐसा विचार प्रचारित कर देते हैं कि देखो ? देखो ? कत्ती कविने अपने नामके साथ 'गुरु शब्द' जोड़ दिया क्या यह अभिमान नहीं है ??? । परन्तु यदि व्याकरणकी ओर जिसका ध्यान कुछ भी होगा ? वह ऐसे पदको भी चमत्कारिक ढंगसे समभेगा । यहां एक मनोरंजक श्लोक याद आ गया वह लिख दिया जाता है।

#### अहं च त्वं च राजेन्द्र लोकनाथावुभावि । बहुबिहिरहं राजन् ! षष्ठीतत्पुरुषो भवान् ॥

अर्थ — हे राजेन्द्र में और आप दोनों ही लोकनाथ हैं। पर फर्क इतना ही है कि बहुब्रिह समाससे में लोकनाथ हूं, और आप पष्ठीतत्पुरुष समास से लोक हैं नाथ जिसके — ऐसा तो में 'लोकनाथ' हूं और आप लोकों के नाथ हैं इस लिये लोकनाथ हैं। अत: कर्त्ताने श्रीजिनदत्तगुरु शब्दका कैसे प्रयोग किया है यह ध्यानमें रखते हुए अर्थ होना चाहिये। इति

| জ্জ<br>ভুক্ত<br>জ্জ | इति चर्चरी समाप्त                              | <u>্রু ভংগ</u><br>ক্ষেত্রক<br>ডিক<br>ডিক<br>ডিক<br>ডিক<br>ডিক |
|---------------------|------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------|
|                     | <u>୭ ୧୬୭ ୧୬୭ ୧୬୭ ୧୬୭ ୧୬୭ ୧୬୭ ୧୬୭</u>           |                                                               |
| ভেত্তভেত্তভ         | <del>তিত্ব ভিত্ৰ ভিত্ৰ ভিত্ৰ ভিত্ৰ ভিত্ৰ</del> | ভেতভড়                                                        |

#### जगत्प्रसिद्ध-दादाभिधान-जङ्गमयुग्गप्रधान-भट्टारक सुविद्दित खरतर विधि मार्ग प्रवर्त्तक सूरि सम्राट् श्री श्री १००८ श्री मज्जिनदत्त सूरीक्वर जी महाराज विरचित

# उपदेश (धर्म) रसायनरासः

अनुवादक—श्रीमज्जिनहरिसागर सूरि पणमह पास-वीरजिण भाविण तुम्हि सच्चि जिब मुच्चहु पाविण घरववहारि म लग्गा अच्छह खणि खणि आउ गलंतउ पिच्छह ॥१॥

अर्थ — हे भव्य लोगों ? श्री पाइर्वनाथ खामीको एवं शासनाधीश्वर श्री महाबीर स्वामीको भावपूर्वक प्रणाम करो जिससे कि तुम सबलोग पापकर्मोंसे मुक्त हो जाओ। तुम घर व्यापारमें हो मत लगे रहो, प्रतिक्षण नष्ट होते हुए तुमारे आयुष्यको देखो।।१॥ तब क्या करना चाहिये सो बताते हैं:—

ृ लब्दउ माणुसजम्मु म हारहु अप्पा भव-समुद्दि गउ तारहु । अप्पु म अप्पहु रायह रोसह करहु निहाणु म सव्वह दोसहं ॥२॥

अर्थ-पाये हुए मनुष्य जन्मको निरर्थक मत हारो । भव-समुद्रमें पड़ी हुई अपनी आत्माको पार छगा दो । राग और द्वेषके आधीन अपनी आत्माको मत बनाओ । सब दोषोंका खजाना भी मत बनाओ ॥२॥

> दुलहउ मणुयजम्मु जो पत्तउ सहलउ करहु तुम्हि सुनिरुत्तउ। सुह गुरू-दंसण विणु सो सहलउ होइ न कीवइ वहलउ वहलउ॥३॥

अर्थ —दुर्लभ मनुष्य-जन्म जो मिला है, उसको तुम निइचय करके सफल बनाओ। निष्कारण परोपकारो श्री सद्गुरू महाराजके दर्शनके बिना वह जोवनकी सफलता किसी प्रकारसे भटपट (शीव्रतासे) नहीं होती है ॥३॥

श्री सद्गुरुका स्वरूप बताते हैं: --

सुगुरु सु वृच्चइ सच्चउ भासइ परपरिवायि-नियर जसु नासइ सन्वि जीव जिव अप्पउ रक्खइ मुक्ख-मग्गु पुच्छियउ जु अक्खइ ॥४॥

अर्था — सुगुरू वे कहे जाते हैं, जो सत्य बोलते हैं। पराई निन्दा करनेवालोंका समु-दाय जिनसे दूर ही भागता रहता है। सब जीवोंको जो अपनी आत्माके समान रक्षा करते हैं। पूळनेपर जो मोक्षमार्गको बताते हैं।।।।।

> जो जिण-वयणु जहिंदउ जाणइ दृव्व खित्तु कालु वि परियाणइ। जो उस्सग्गववाय वि कारइ उम्मग्गिण जणु जंतउ वारइ॥५॥

अर्थ—जो श्री जिनेश्वर देवके अविसंवादी वचनोंको यथाविस्थित — जैसा हैं वैसा ही जानते हैं। जो द्रव्य क्षेत्रकाल और भावोंको भी (संयम निर्वाह आदि हेतु भी भली-भांति पिहचानते हैं। जो उत्सर्ग और अपवाद विधिको भी यथास्थान करवाते हैं उन्मार्गमें जाते हुए लोगोंको जो रोकते हैं।।।।

इसी प्रसंगमें लोकप्रवाह रूप नदी और द्रव्य नदीका इलेषालंकारसे दिलष्टस्बरूप बताते हैं: —

इह विसमी गुरुगिरिहिं समुहिय
लोयपवाह—सरिय कुपइहिय
जसु गुरुपोउ नात्यि सो निज्जइ
तसु पवाहि पडियउ परिखिज्जइ ॥६॥

अर्थ—इस छोकमें कुगुरु वचनोंसे समुत्थित महान् अनर्थ हेतु-विषम छोक प्रवाह रूप नदी कुत्सित ढंगसे प्रतिष्ठित है। जिसके पास सद्गुरु रूप जहाज नहीं है ऐसे

आदमीको वह बहा है जाती है। उसके प्रवाहमें पड़ा हुआ वह दुर्गतिके दुःखोंसे दुःखित होता है। यह तो हुआ छोक प्रवाद कृष नदीका वर्णन, इसी श्कोकसे द्रव्यनदीका स्वरूप भी निकलता है- जैसे कि—यहां बड़े पहाड़ोंसे छोगोंको बहा है जानेवाली विषम नदी उठती है और क-पृथ्वीमें प्रतिष्ठित होती है जिसके पास गुरु-बड़ा जहाज नहीं होता उसको वह बहा है जाती है। और उसके प्रवाहमें पड़ा हुआ व्यक्ति खिन्न हो जाता है ॥६॥

सा घण जड परि पूरिय दुत्तर किव तरंति जे हुंति निरूत्तर विरला किवि तरंति जि सदुत्तर ते लहंति सुक्खइ उत्तरुत्तर ॥७॥

अर्था—वह लोक प्रवाह रूप नदी बहुत जड़ मनुष्योंसे व्याप्त होनेके कारण दुः खसे तिरने योग्य दुस्तर है। जो विशिष्ट विवेकके अभावमें उत्तर देनेके काबिल नहीं होते अर्थात् निरुत्तर होते हैं वे—उसको कैसे तिर सकते हैं। कितनेक विरले लोग जो विशिष्ट विवेक विचार सम्पन्न उत्तर देनेकी शक्ति रखते हैं वे सदुत्तर लोग उस लोक प्रवाह रूप नदीको तिर जाते हैं और उत्तरोत्तर स्वर्गापवर्गके सुखोंको प्राप्त करते हैं। द्रव्यनदी पक्षमें वह घने जलसे परिपूरित दुस्तर होता है। जो तिरनेकी शक्तिसं हीन-निरुत्तर हैं वे लोग उसको कैसे पार कर सकते हैं। जिनमें तिरनेकी शक्ति है अर्थात् जो सदुत्तर हैं, वे कोई विरला व्यक्ति ही उसको पार करते हैं, और उत्तरोत्तर कुटुम्ब संगम-लक्ष्मो संभोग आदि सुखोंको पाते हैं।।आ

गुरु-पवहणु निप्पन्नि न लब्भइ तिणि पवाहि जणु पडियउ बुब्भइ सा संसार-समुद्दि पइटी जहि सुक्खह बात्ता वि पणट्टी ॥८॥

अर्थ — पुण्यहीन व्यक्तियों को सद्गुरु रूप जहाज नहीं मिलता। इसलिये उस लोक प्रवाहमें पड़ा हुआ प्राणी बहजा ही जाता है। वह लोक प्रवाह रूप नदी तो आखिर चार गित चौरासी लाख जीवा योनि भ्रमण रूप संसार समुद्रमें जा गिरती है। जहां कि सुक्षों का मिलना तो दूर, सुखकी बात भो नष्ट हो जाती है। द्रव्य नदी पक्षमें गुरु प्रवहण — बड़ा जहां जहांज — निर्धनको नहीं मिलता।

तिहं गय जण कुग्गाहिहि खर्जाहं मयर-गरुयदाढिग्गिहि भिज्जिहि ।

#### अप्पु न मुणहि न परु परियाणहिं सुखल्रच्छि सुमिणे वि न माणहिं ॥९॥

अर्थ — उस लोक प्रवाह नदीमें पड़े हुए मनुष्य कदामहोंसे खाये जाते हैं। अर्थात् — दुरामहाधीन हो जाते हैं। अहंकारी कुगुरुओंके दृढ़ उत्सूत्र भाषण आचरण रूप दुरामहोंसे भेदे जाते हैं — अर्थात् अविधि मागमें वासित किये जाते हैं। इस प्रकार मिथ्यात्व मृद्धित हो जानेसे वे न आत्माको न पर को ही जान सकते हैं, एवं खप्नमें भी मोक्षादि सुख लक्ष्मीको नहीं भोगते हैं। दृज्य नदी पक्षमें — कुत्सित जलचर विशेष खाते हैं मगर आदि की बड़ी दाढ़ोंके अत्रभागसे विदारे जाते हैं मृर्च्छित हो जाते हैं आदि।।१।।

उन लोक प्रवाह नदीमें पड़े प्राणियोंके लिये किसी सत्पुरुष विशोषकी चेष्टा बताते हैं—

> गुरु-पवहणु जइ किर कु वि याणइ परउवयाररसिय भड्डाणइ। ता गयचेयण ते जण पिच्छइ क्रिंचि सजीउ सो वि तं निच्छइ॥१०॥

अर्थ — लोक प्रवाह नदों में पड़े जीवों के उद्घारके लिये यदि कोई परोपकार रिसक सत्पुरुष श्री सद्गुरू महाराज रूप जहाज को पितत प्राणियों की अनिच्छा रहते हुए — हठात् जबरदस्ती भी ले आता है, उस समय वह उन चेतना विकल मूर्चिछत जनों को देखता है। उनमें अगर कोई कुछ सजीव होता है वह भी अपने कर्म दोष से उस सद्गुरु महाराज रूप जहाज को नहीं चाहता अर्थात् आज्ञा पालन रूप सुविहित विधि मार्ग में प्रवृत्ति नहीं करता। द्रव्य नदी पक्ष में अर्थ स्पष्ट ही है। १०॥

कहिण कु वि जइ आरोविज्जइ

तु वि तिण नीसत्तिण रोविज्जइ।

कच्छ ज दिज्जइ किर रोवंतह

सा असुइहि भरियइ पिच्छंतह ॥११॥

अर्थ—यदि परोपकार रिसक सत्पुरुष कष्ट करके भी लोक प्रवाह नदी पितत जीव को श्रीसद्गुरु महाराज रूप जहाजमें आरोपित करे तो भी निःसत्वता—निरवल चित्तवाला होनेसे वह रोने लग जाता है। यदि रोते हुए को रोकनेके लिये मजबूती की लंगीट-दी जाय-बंधाई जाय तो उसको भी वह अंग्रुची से देने वाले के देखते हुए ही भर देता है—अर्थात् अविधि आचरण करनेके साथ २ निरर्थक निंदा प्रचार में वह पतित जन छग जाता है ॥११॥ कर्मोंकी बहुछता एवं शक्ति विकछताके कारणसं ऐसे अनिधकारीके छिये फछाभाव इलेषाळंकारसे बताते हैं:—

धम्म सु धरणु कु सक्कइ कायर ? तिहं गुणु कवणु चडावइ सायरू ? तसु सुहत्थु निन्त्राणु कि संधइ ? मुक्ख कि करइ राह कि सु विंधइ ॥१२॥

अर्थ—कायर पुरुष धर्मको क्या धारण कर सकता है ? अगर धारण भी कर हे तो उत्तरोत्तर बृद्धिलक्षण गुणको सादर कौन आरोपित कर सकता है ? उसके सुखके लिये निर्वाण हेतु अनुष्ठानको भी कौन कृपालु जोड़ सकता है ? इस हालतमें वह मोक्ष भी क्या प्राप्त कर सकता है ? और राधा—आत्माकी दिव्य धाराको भी वह क्या बीध सकता है ? रलेषालंकारमें पक्षमें—'धम्मु' का अर्थ मनुष्य, 'गुणु' का अर्थ प्रत्यश्वा दोरी, 'नि-व्वाणु' का अर्थ — निश्चित बाण, 'मुक्ख' का अर्थ वाण छोड़ना, 'राह' का अर्थ उल्टे सीधे आठ चक्रोंके बीचमें रहो हुई, काष्ठ-पुतलीकी आंखकी कीकी करना चाहिये। दोनोंका निष्कर्ष यह होता है कि न कायर व्यक्ति धर्मको धारण करके यावत मोक्षास्थित आत्माकी दिव्य धाराको ही वीध सकता है, और न कायर मनुष्य धनुष्यको धारण करके राधावेध कर सकता है।।१२।।

कायरके समान ही अस्थिरवृत्ति वाला भी धर्ममें अयोग्य होता है यह बताते हैं:-

तमु किव होइ सुनिव्वुइ-संगमु ? अथिरु जु जिव किकाणु तुरंगमु । कुप्पहि पडइ न मग्गि विलग्गइ वायह भरिउ जहिच्छइ वग्गइ॥१३॥

अर्थ—जो किकाण देशीय घोड़के जैसा मन वचन और कायासे अत्यधिक चपल-अस्थिर है, उस व्यक्तिके सुनिवृत्ति-परम समाधिका संगम कैसे हो सकता है ? कदापि नहीं। वह लोकप्रवाह रूप—कुमार्गमें पड़ता है। ज्ञानादि सुमार्गमें तो वह लगता ही नहीं। अविद्या जिनत अहंकारवाद रूप कृपित वायुसे भरा हुआ जैसी मनमें आती है, वैसी यथेच्छ कुचेप्टायं करता है। बेलगाम किकाण देशीय चंचल घोड़ा भी वायुसे भर जाता है, और कूदता हुआ, मार्गको छोड़ कुमार्गमें पड़ता है। सुलसे वंचित हो जाता है। खञ्जइ सावएहि सुबहुत्तिहिं भिज्जइ सामएहिं गुरुगत्तिईं । वाग्घसंघ-भय पडइ सु खडुह पडियउ होइ सु कूडउ हडुह ॥१४॥

अर्थ—लोक प्रवाह रूप कुपथमें पड़ा हुआ वह अध्यर विचारों वाला मुग्ध जीव बहुतसे नामधारी श्रावकों द्वारा धनसे खाया जाता है। सामद—कोमल पापोपदेश देने-वाले कुगुरुओंसे भेदा जाता है—कुवासना वासित किया जाता है। महा भयोत्पादक बाघके जैसे निर्गुण-दुष्ट बहुजनोंके संघके भयसे अविधि आचरणके बाद नरक रूप खड़े में गिरता है। पतित होनेपर निर्गुण जीवन होनेसे केवल हिड़्योंका ढेर मात्र रह जाता है। अर्थान्तर पक्षमें—सावएहि—श्वापद जंगली जानवरोंसे खाया जाता है। सामएहिं गुरुगत्तिहिं गुरुमात्र हाथियोंसे भेदा जाता है। खड़े में गिरकर केवल हिड्डयोंका ढेर हो जाता है।।१४।।

तेण जम्मु इहु नियउ निरत्थउ नियमत्थइ देविणु पुल्हत्थउ। जइ किर तिण कुलि जम्मु वि पाविउ जाइत्तु तु वि गुण न सु दाविउ॥१५॥

अर्थ—उस कायर एवं अस्थिर स्वभावी पुरुषने इस संसारमें सद्धर्मकी विकलतासे अपना माथा ठोककर अपने जन्मको निरर्थक बना दिया। यदि उसने अच्छे कुलमें जातियुक्त-सुन्दरतादि सम्पन्न जन्म भी पाया तो भी विधिमार्ग—सद्धर्माचिरणरूप लोको-त्तर गुणको नहीं दिखाया।।१६॥

जइ किर वरिससयाउ वि होई पाउ इक्कु परिसंचइ सोइ। कह वि सो वि जिणदिक्ख पवज्जइ तह वि न सावज्जइ परिवज्जइ॥१६॥

अर्थ—तथोक्त अस्थिर स्वभाव वाला पुरुष यदि सौ वर्षकी आयुष्य वाला हो तो भी वह केवल पापका ही संचय करता रहता है। किसी भी तरहसे अगर वह डैनी दीक्षाको ले भी लेता है तो भी सावद्य सपाप कार्योंको नहीं छोड़ता है ॥१६॥

गज्जइ मुद्धह लाअह अग्गइ लक्खण तक्क वियारण लग्गइ। भणइ जिणागमु सहु वक्खाणउं तं पि वियारमि जं लुक्काणउं॥१७॥

अर्थ—तथोक्ति दीक्षित साध्वाभास भोले लोगोंके सामने गर्जता है। लक्षण-व्याकरण, और तर्क नहीं जानता हुआ भी, जानता हूं इस ढोंगसे विचारने लगता है। सभी जैन आगमोंका में व्याख्यान करता हूं जो लौकिक श्रुति-स्मृति, पुराणादि शास्त्र हैं उनको भी मै विचारता हूं—जानता हूं। जो कि यथार्थमें जानता कुछ नहीं।।१७॥

> अद्धमास चउमासह पारइ मलु अब्भितरु बाहिरि धारइ। कहइ उस्सुत्त-उम्मग्गपयाइं पडिक्कमणय-वंदणयगयाइं॥१८॥

अर्थ— जो आधा मास चार मास आदि तप पारता है। अन्दर बाहिर मल-मिलनता भी धारण करता है, श्रावकोंको प्रतिक्रमण नहीं करना चाहिये, साधु आदिको भी प्रतिक्रमणमें क्षेत्र देवता आदिके कायोत्सर्ग नहीं करना चाहिये, अन्तमें तीन स्तुति 'नमोस्तु वर्द्ध मानाय'—आदिके अनन्तर नमुत्थुणं नहीं बोलना चाहिये साध्वयां खड़ी २ ही द्वादशावर्त्त वंदन करें, इत्यादि प्रतिक्रमण सम्बन्धी और वंदन सम्बन्धी उत्सूत्र—उन्मार्ग रूप अविधि पदोंको कहता है।।१८॥

पर न मुणइ तयत्थु जो अच्छइ लोयपबाहि पडिउ सु वि गच्छइ। जइ गीयत्थु को वि तं वारइ ता तं उद्विवि लउडइ मारइ॥१९॥

अर्थ — परन्तु वह लोक प्रतिक्रमणादि विधिक अर्थको निह जानते हैं, यहांपर दिशका पर्यन्त वस्नको पकड़ कर उत्कटिकासन रहा हुआ प्रति लेखणा करे यह अर्थ है, पर सच्चे परमार्थको निहं जानके साध्वयों से खड़े-खड़े बंदन केनते हैं। सत्य पर्मार्थ होने पर भी मल धारक लोक प्रवाहमें सामिल होकर चलते हैं। यह कोई भी बीजार्थ पुरुष उसको ऐसा करनेसे रोकता है तो वह लहुसे मारनेको उठ्ठता ॥ १६॥

धिम्मय जणु सत्थेण वियारइ सु वि ते धिम्मय सत्थि वियारइ । तिव्वहलोइहि सो परियरियउ ते गीयित्थिहि सो परिहरियउ ॥२०॥

अर्थ—धार्मिक जन उत्सूत्रभाषकोंको प्रवृत्तिको शास्त्रोंसे विचारते हैं—अयोग्य बताते हैं, और वह उत्सूत्र भाषक उन धार्मिक जनोंको शस्त्रोंसे विचारते हैं—मारनेको दौड़ते हैं। इस प्रकार उच्छृङ्खळ प्रवृत्तिवाले उत्सूत्र आचरण करनेवाले लोगोंसे वह अपना लिया जाता है। इसलिये गीतार्थ महापुरुष उसका त्याग कर देते हैं।।२०।।

जो गीयत्थु सु करइ न मच्छर सु वि जीवंतु न मिल्लइ मच्छर । सुद्धइ धम्मि जु लग्गइ विरलउ संघि सु बज्झ कहिज्जइ जवलउ ॥२१॥

अर्थ—जो गीतार्थ होता है, वह मात्सर्य भावको नहीं रखता और जो वह मलादि बाह्य प्रवृत्तिधारक उत्सुत्राचारी गीतार्थोंके प्रति यावज्ञीवन मात्सर्यको नहीं छोड़ता है। कोई विरला पुरुष ही शुद्ध धर्ममें प्रवृत्तमान होता है। वह भी प्रवाह पतित जन समूह द्वारा चाण्डाल आदिके जैसे जुदा संघ बाह्य माना जाता है।।२१॥

पइ पइ पाणिउ तसु वाहिज्जइ उवसमि थक्कु सो वि वाहिज्जइ। तस्सावय सावय जिव लग्गहिं धम्मियलोयह च्छिडुइ मग्गहिं॥२२॥

अर्थ- शुद्ध विधि मार्ग प्रवृत्त धर्मात्मा पुरुषके पद-पद्पर छिद्र ढूँढ़े जाते हैं और शान्त वृत्ति रखते हुए भी वह उस प्रवाह पतित दुष्ट संघके द्वारा सताया जाता है। दुष्ट संघ के श्रावक श्वापद -- जङ्गली जानवरोंके जैसे पीछे लगते हैं। धार्मिक लोगोंके छिद्रोंको दुँढ़ते रहते हैं ॥२२॥

विहिचेईहरि अविहिकरेवइ करिह उवाय बहुत्ति ति लेवइ । जइ विहिजिणहरि अविहि पयट्टइ ता घिउ सत्तुयमज्झि पलुट्टइ ॥२३॥ अर्थ — वे प्रवाह पतित कुश्रावक विधि चैत्यमें अविधि करानेके लिये बहुतसे उपाय काममें लाते हैं। प्रन्तु उनकी चलती नहीं, यदि कदाचित् विधि जिन मन्दिरमें अविधि-प्रमादाचरण हो जाय तब तो, मानो 'सत्त्में धी पड़ा हो' वैसे वे मानने लगते हैं ॥२३॥

जइ किर नरवइ कि वि दूसमवस ताहि वि अप्पहि विहिचेइय दस। तह वि न धम्मिय विहि विणु झगड़हि जइ ते सन्त्रि वि उद्घहि लगुडिहि॥२४॥

अर्थ—यदि दु:षम कालके प्रभावसे कोई राजा उन अविधिकारियोंको दो चार दस विधिचैत्य पूजा करनेके लिये सौंप दे, तो भी धार्मिक जन विधिके बिना उन अविधि-कारियोंसे अगर वे सबके सब लट्ट लेकर उठे तो भी फगड़ा नहीं करते हैं ॥२४॥

> निच्चु वि सुगुरू-देवपयभत्तह पणपरमिहि सरंतह संतह। सासण सुर पसन्न ते भव्वइं धम्मिय कज्जि पसाहहि सव्वइं॥२५॥

अर्थ—इस प्रकार होने पर भी, हमेशा देव गुरुकी भक्ति करनेवाले, श्रो पंचपरमेष्ठी भगवानका ध्यान करनेवाले, उन विधि करनेवाले सज्जन पुरुषोंके सारे मन चाहे धार्मिक कार्य प्रसन्न हुए शासन देव सिद्ध कर देते हैं ॥२४॥

> धिम्मि धम्मुकज्जु साहंतउ परु मारइ कीवइ जुज्झंतउ। तु वि तसु धम्मु अत्थि न हु नासइ परमपइ निवसइ सो सासइ॥२६॥

अर्थ — विधि मार्गकी साधना करते हुए धार्मिक जनको यदि कोई अविधि करने-वाला दूसरा व्यक्ति मार भी दे तो उसकी — विधि साधकका धर्म रहता ही है, नष्ट नहीं होता मर करके भी वह विधि साधनाके प्रभावसे शास्त्रत ऐसे परम पदमें वास करता है ॥२६॥

> सावय विहिधम्मह अहिगारिय जिज्ज न हुंति दीहसंसारिय

अविहि करिंति न सुहगुरुवारिय जिणसंबंधिय धरहि न दारिय ॥२७॥

अर्था—जो श्रावक विधि धर्मके अधिकारी होते हैं, वे दोर्घ संसारी—बहुकाल तक संसारमें भटकनेवाले नहीं होते। सुविहित गुरुसे रोके हुए वे अविधिको नहीं करते हैं, और न जिनमन्दिर सम्बन्धिनी वेश्याको ही धारते हैं—रखते हैं ॥२७॥

—विधि बताते हैं —

जइ किर फुल्लइ लन्भइ मुल्लिण तो वाडिय न करिह सहु कुविण । थावर घर-हटुइ न कराविह जिणधणु संगृह करि न वद्धारिह ॥२८॥

अर्थ — यदि मूल्य-कीम्मतसे फूल मिल जायँ तो कुएँके साथ बगीचा न बनावे। स्थावर — मिल्कतमें घर-हाट भी मन्दिरके नामसे न बनावे। देव द्रव्यका संग्रह करके उसको न बढ़ावे।।२८॥

जइ किर कु वि मरंतु घर-हट्टइ देइ त लिउजिह लहणावट्टइं। अह कु वि भत्तिहि देइ त लिउजिह तब्भाडयधणि जिण पूड्जिह ॥२९॥

अर्थ — यदि कोई मरते समय घर-दुकान मन्दिरके नाम अपना कर्ज छुड़ानेके लिये देता है तो वह लेना चाहिये। अथवा कोई भक्तिसे देता भी है तो लेना चाहिये और उसके भाड़ेकी आमदनी की जिनपूजा आदिमें लगा तेनी चाहिये ॥२६॥

> दित न सावय ते वारिज्जिहं धम्मिकञ्जि ते उच्छाहिज्जिहं। घरवावारु सव्वु जिव मिर्छिहं जिव न कसाइहिं ते पिलिज्जिहें॥३०॥

अर्थ — मन्दिरके नाम कर्ज पेटे या भक्तिसे घर-हाट आदि देते हुए श्रावकोंको रोकना नहीं चाहिये, बल्कि धर्मकार्यमें उत्साहित करते जाना चाहिये। जिससे वो घर व्यापारको होड़ें और क्रोधमान आदि कषायोंसे भी वे न पीडे जायँ ॥३०॥

तिव तिव धम्मु कहिंति सयाणा जिव ते मरिवि हुंति सुरराणा । चित्तासोय करंत हाहिय जण तहिं कय हवंति नहाहिय ॥३१॥

अथं— सज्जन गीतार्थ पुरुष वैसे-वैसे धर्मको फरमाते हैं जिसको आचरण करके मरके भी मनुष्य देव-देवेन्द्र आदि हो जाते हैं। चैत्र और आदिवन मासमें श्रावक जन अष्टाह्निका —शाद्वतयात्रा करते हैं, जिसके करनेसे वे नष्ट चिन्तावाले व्याधिरहित हो जाते हैं ॥३१॥

जिव कल्लाणयपुहिहि किञ्जिहें तिव करिति सावय जहसत्तिहिं। जा लहुडी सा नचाविञ्जिहें वड्डी सुगुरु-वयणि आणिञ्जइ ॥३२॥

अर्थ - श्री जिनेश्वर देवोंके जन्म कल्याणक आदिके पीछे देवता अध्याहिक महिमा नंदीश्वर द्वीपमें करते हैं। वैसे श्रावक भी यथाशक्ति अध्याहिक महोत्सव करते हैं। उसमें जो लड़कीयें नाचनेवाली होती हैं वे नचाई जाती हैं। सुगुरुकी आज्ञासे बड़ी नाचनेवाली लानी हो तो लानी चाहिये॥३२॥

जोव्वणत्थ जा नच्चइ दारी सा लग्गइ सावयह वियारी। तिहि निमित्तु सावयसुय फट्टहिं जंतिहि दिवसिहिं धम्मह फिट्टहिं॥३३॥

अर्थ—युवावस्थावाली जो वेदया नाचती है वह श्रावकोंको ठगने लगती है। उसके लिये श्रावकोंके लड़के परस्परमें विरक्त चित्तवाले हो जाते हैं—लड़ते हैं। एवं कुछ दिनोंके बाद धर्मसे भी भ्रष्ट हो जाते हैं॥३३॥

<sup>9—</sup>आजकल जैनेतर मन्दिरों में जैसे वेश्याएँ नाचती हैं वैसे हो चैत्यवासियों के जमाने में जैन मन्दिरों में नाचती थीं। जैन शास्त्रों में मन्दिरों नृत्य निषेध नहीं होने से प्रस्तुत प्रवृत्ति होती थीं। इसमें जो कुप्रवृत्ति थीं उसे रोकनेको ऊपरका श्लोक बना प्रतीत होता है। छोटी बिचयाँ यदि नाचें भी तो विकारके बजाय भक्तिभाव ही बढ़ता है। तस्त्री वेश्याओं का नाच—जो कि उस समय प्रस्तुत था उसका विकारवर्द्धक होनेसे निषेध कर दिया है, आजकल तो वेश्या-नृत्य ही बन्द है।

बहुय लोय रायंघ स पिच्छिहि जिणमुद्द-पंकउ विरला वंछिहि। जणु जिणभविण सुहत्यु जु आयउ मरइ सु तिक्खकडिकखिहं घायउ॥३४॥

अर्थ — तरुणी वेदयाको रागान्ध होकर बहुत लोग देखते हैं और श्रो जिन भगवानके मुखकमलके तो फिर विरहे ही दर्शन करना चाहते हैं। जो मनुष्य मुखके लिये श्री जिन मंदिरमें आया था पर उसके तीख कटाक्ष बाणोंसे घायल होकर मारा जाता है ॥३४॥

राग विरुद्धा नवि गाइज्जिहिं हियइ घरंतिहि जिणगुण गिज्जिहिं। पाड वि न हु अजुत वाइज्जिहिं लइवृडिडउंडि-पमुह वारिज्जिहिं॥३५॥

अर्थ—विकारवर्द्धक विरुद्ध राग, भजन भी जिनमंदिरोंमें नहीं गाने चाहिये। हृद्यमें श्री जिन गुणोंको धारण करते हुए वैराग्य, शान्ति, ज्ञान-भक्ति— प्रधान भजन ही गाने चाहिये। मरणादि अवस्थासूचक पाड आदि देश-विदेशके बाजे भी नहीं बजाने चाहिये। "लड़ वुडि डउंडि"—प्रमुख भी रोक देने चाहिये॥३४॥

उचिय थुत्ति-थुयपाढ पढिज्जिहिं जे सिद्धंतिहिं सहु संधिज्जिहिं। तालारासु वि दिंति न स्यणिहिं दिवसि वि लउडारसु सहुँ पुरिसिहिं॥३६॥

अर्थ— डिचत स्तुति स्त्रोत्र पाठ ही पढ़ने चाहिये जो कि सिद्धान्तसे भी मेल रखते हों। तालियोंको पीटते हुए—गरबे आदि भी रात्रिमें नहीं देना चाहिये। पुरुषोंके साथ डीडियारास दिनमें नहीं खेलना चाहिये, प्रमादसे मस्तक आदिमें चोट लगने आदिकी सम्भावना होनेसे ॥३६॥

धम्मिय नाडय पर निचन्जिति भरह-सगर निक्खमण कहिन्जिति । चक्कविट - बल - रायह चिरयइं निच्चिव अंति हुँति पव्वइयइं ॥३७॥ अर्थ—धार्मिक भावना परक नाटक खेळने हों तो खेळने चाहिये। भरत चक्रवर्ती सगर चक्रवर्त्ती आदिके निष्क्रमण-दीक्षा आदि भाव, नाटकोंमें कहने चाहिये। दूसरे भी चक्रवर्त्ती बळदेव दशार्णभद्र आदि राजा लोगोंके चरित नाटकोंमें बताने चाहिये। अधिक क्या १ वे ही नाटक होने चाहिये जिनके अन्तमें दीक्षाके भाव हों।।३७॥

हास खिडु हुडु वि विजिज्जिहें सहु पुरिसेहि वि केलिन किज्जिहें । रित्तिहें जुबइपवेसु निवारहिं न्हवण् नंदि न पइट करावहिं ॥३८॥

अर्थ- मंदिरमें हँसी मजाक- कीड़ा कुतूहल-होड शर्त्त आदिका भी त्याग करना वाहिये। पुरुषोंके साथ कीडा नहीं करना चाहिये। रात्रिमें स्त्रियोंका प्रवेश रोक देते हैं और स्नात्र-नंदिस्थापना एवं प्रतिष्ठाको नहीं कराते हैं ॥३८॥

माहमाल - जलकीलंदोलय ति वि अजुत्त नकरंति गुणालय । बिल अत्थमियइ दिणयरि न धरहिं घरकज्जइं पुण जिणहरि न करहिं ॥३९॥

अर्थ- माघ माला--जलकेलि--देवताओं के हिंडोल आदि सभी अनागमिक—अयुक्त काम गुणवान् श्रावक लोग जिनमंदिरमें नहीं करते हैं। सूर्यके अस्त होनेपर बलि-नैवेद्य भी नहीं चढ़ाते हैं। घर सन्बन्धी कामों को भी मंदिरमें नहीं करते हैं ॥३६॥

चैत्य सम्बन्धी विधिके बताये बाद विशिष्टाचार्यके स्वरूपको बताते हैं:-

सूरि ति विहिजिणहरि वक्खाणहिं तिहं जे अविहि उत्सुत्तु न आणहिं नंदि - पइट्टह ते अहिगारिय सूरि ति जे तदवरि ते वारिय ॥४०॥

अर्थ- वेही आचार्य आचार्यपदके योग्य हैं जो विधि जिन चैत्यमें व्याख्यान देते हैं, उसमें अविधि या सूत्र-विरुद्ध कोई बात नहीं छाते। वे ही नंदिस्थापनाके एवं मूर्ति प्रतिष्ठाके अधिकारी होते हैं। उनसे भिन्न जो आचार्य नामधारी भी हैं उनका निवारण करना चाहिये।।४०॥

एगु जुगप्पहाणु गुरू मन्न**हिं** जो जिण गणिगुरु पवयणि वन्नहिं तासु सीसि गुणसिंगु समुद्रइ पवयणु-कज्जु जु साहइ लट्टइ ॥४१॥

अर्थ — सुश्रावक छोग एक काछमें एक ही युग-प्रधान गुरुको मानते । जिसको तीथकर देवोंने प्रवचनमें गणि-गुरु रूपसे वर्णित किया है । उनके दिन्य मस्तकमें गुण रूप सिंग प्रकटते हैं और जो शासनके कार्योंको सुन्दरतया सम्पन्न करते हैं ॥४१॥

सा छउमत्थु वि जाणइ सव्वइ जिण-गुरु-समइपसाइण भव्वइ चलइ न पाइण तेण जु दिहउ जं जि निकाइउ त परि विणहुउ ॥४२॥

अर्थ—वे युगप्रधान गुरु झद्मारथ होते हुए भी कालोचित सभी बातें जानते हैं। जिने-श्वरदेव सद्गुरु महाराज एवं श्रुत ज्ञानके प्रसादसे उनकी देखी हुई या कही हुई यथावस्थित अवस्था प्राय: करके विपरीत नहीं चलती— अर्थात जैसा कहते हैं वैसा होके रहता है। कदाचित् निकाचित निश्चित रूपसे भोगने योग्य कर्म होता है वह भी नष्ट हो जाता है। युगप्रधान गुरुओंके वचन टलते नहीं ॥५२॥

> जिणपवयणभत्तउ जो सक्कु वि तसु पयचित करइ बहु व क्कु विजस् न कसाइहिं मणु पीडिज्जइ तेण सु देविहि वि ईडिज्जइ ॥४३॥

अर्थे—उन युगप्रधान गुरुके पदकी चिन्ता जिन शासन भक्त देवेन्द्र महाराज—जो कि देवताई भोगोंमें बहुत ही व्यप्न रहते हैं—वे भी करते हैं—अर्थात् आपित्तकालमें उसको मिटानेकी चिन्ता करते हैं। जिनका मन कषायोंसे पीड़ित नहीं होता। इसीलिये तो देवता भी उनकी स्तुति करते हैं।

सुगुरु-ओण मणि सइ जसु निवसइ जसु तत्तित्थ चित्त पुणु पविसइ । जो नाइण कुवि जिणवि न सक्कइ जो परवाइ-भइण नोसक्कइ ॥४४॥ अर्थ — जो युगप्रधान गुरु पूर्व सुगुरुओंकी आज्ञाको सदा हृदयमें रखते हैं। तत्त्वार्थ में जिनका चित्त हमेशा प्रविष्ट रहता है। जिनको न्यायमें कोई भी नहीं जीत सकता। जो परवादियोंके भयसे भागते भी नहीं हैं ॥४४॥

जसु चिरइण गुणिचित्तु चमऋइ
तसु ज न सहइ सु दृरि निलुक्कइ
जसु परिचित करहिं जे देवय
तसु समचित्त ति थोवा सेवय ॥४५॥

अर्धा—जिनके अद्भुत चिरत्रसे गुणिजनोंका चित्त नमत्कृत होते हैं। उनको जो नहीं मानते हैं, ऐसे असिहष्णु छोग दूरसे ही छप्त हो जाते हैं। जिनकी विपत्ति आदिमें देवता भी परिचिता करते हैं। उनके समचित्त वाले वे थोड़े ही सेवक होते हैं ॥४४॥

> तमु निसि दिवसि चिंत इह (य) बट्टइ किंह वि ठावि जिणवयणु फिट्टइ भूरि भवंता दीसिह वोडा जे सु पसंसिह ते परि थोडा ॥४६॥

अर्था - उन युगप्रधान गुरुके चित्तमें रात दिन यही चिन्ता रहती है कि किसी भी स्थानमें जिन शासनकी हीलना तो नहीं होती ? भटकते हुए बहुतसे मोड़े दीखते हैं पर ऐसे युगप्रधान गुरुकी स्तुति-प्रशंसा करनेवाले बहुत थोड़े ही हैं ॥४६॥

पिच्छिह ते तसु पइ पइ पाणिउ तसु असंतु दुहु ढोयिहं आणिउं। धम्मपसाइण सी परि छुट्टइ सन्वत्थ वि सुहकिज पयट्टइ।॥४७॥

अर्थ — वैसे मोड़े-साध्वाभांस उन युगप्रधान गुरुके पद पदमें छिद्र ढूंढते रहते हैं और विना हुए दु:खों को उनके छिये ढो-ढो कर छाते हैं। किन्तु धर्मके प्रसादसे वे भछी भांति पीड़ासे दूर रहते हैं। एवं शुभकार्यों में सदा सर्वत्र प्रवृत्ति करते रहते हैं।।४०।।

तह विहु ताहि वि सो नीव रुसइ खम न सु मिछ्लइ निव ते दूसइ।

# जइ ति वि आविह तो संभासइ जुत्तु तदुत्तु वि निसुणिवि तूसइ ॥४८॥

अर्थ—साध्वाभासोंकी कुचेंच्टा होने पर भी वे युगप्रधान गुरु उनके लिये रोक नहीं करते। शक्तिके रहते हुए भी क्षमा को नहीं छोड़ते, और न उन मोड़ोकी ही दूषित बननेकी चेंच्टा करते हैं। अगर वे लोग सामने आते भी हैं तो उनके साथ सम्भाषण करते हैं। उन दुष्टों की कही हुई, योग्य बात को भी सुन ख़ुश होते हैं। अर्थात् युगप्रधान सर्वत्र सम परिणामसे सारप्राही होते हैं।।४:।।

अप्पु अणप्पु वि न सु बहु मन्नइ । थोवगुणु वि परु पिच्छवि वन्नइ । एइ वि जइ तरंति भवसायरु ता अणुवत्तउ निच्चू वि सायरु ॥४९॥

अर्श - अनल्प गुण वाली भी अपनी आत्मा को जो बहुत नहीं मानते। दूसरेके थोड़े गुण को भी देखकर जो-तारीफ करने लग जाते हैं। वे ऐसा शोचते रहते हैं, कि यदि ये लोग भवसागर पार करें ऐसा मैं हमेशा देखता रहूं तो बड़ा ही अच्छा हो। ऐसे गुरु ही युगप्रधान हो सकते हैं।

जुगुपहाणु गुरु इउ परि चितइ तं—मूलि वि तं—मण सु निकितइ। लोउ लोयवत्ताणइ भग्गउ तासु न दंसणु पिच्छइ नग्गउ॥५०॥

अर्थ—युगप्रधान गुरु तो इस प्रकार परिहत चितन करते हैं, और उसके पासमें वर्त्तमान दुष्ट चित्त वाले व्यक्ति उन्हीं के मन को काटते रहते हैं। अर्थात् तन्मूलक ज्ञान-दर्शन चारित्र को मूंठे आक्षेपों द्वारा मिलन बनाते हैं। मोले लोक भी तथाविच दुष्टात्माओं की बातों को सुनकर भग्न परिणामी होकर उन गुरुदेवके दशनसे बंचित रहते हैं, अरे १ अपने आगेके भव को भी नहीं देखते हैं। बाकईमें नंगे दुष्ट आदमी ऐसे ही होते हैं।।६०।।

इस प्रकार युगप्रधान गुरुके स्वरूप को बताये बाद उनके प्रवाह पतित लोगोंकी बानी बाणी को बताये हैं—

इह गुरु केहि वि लोइहि वन्निउ। तु वि अम्हारइ संधि न मन्निउ। अम्हि केम इसु पुर्हिहि लग्गह ! अन्निहि जिव किव नियगुरु मिल्लह ॥५१॥

अथे ये गुरु कितनेक छोकों द्वारा प्रशंसित हैं, परंन्तु हमारे संघने इनको नहीं माना, हम केसे इनके पीछे छगे ? दूसरोंके जैसे केसे हम अपने-गुरुको-जैसे तैसे गुरु को भी कैसे छोड़ दें ? ॥४१॥

> पारतंत-विहिविसइ-विमुक्कउ जणु इउ बुल्लइ मग्गह चुक्कउ। तिणि जणु विहि धम्मिहि सह झगड़ह इह परलोइ वि अप्पा रगडह॥५२॥

अर्थ — सद्गुरूकी परतंत्रता आगमोक्त-विधि साधु श्रावकोंका विषय इनसे अछग लोकप्रवाह पतित जन मार्ग भ्रष्ट होता हुआ इस प्रकारसे उपर कही बातबोलता है एवं इसी लिये विधिधर्मकारी लोगोंके साथ भगड़ता है और इस लोकमें एवं परलोकमें अत्मा को भीर खडवाता रहता है।।५२।।

> तु वि अविलक्षु विवाउ करंतउ किवइ न थक्कइ विहि असहंतउ। जो जिणभासिउ विह सु कि तुट्टइ? सो झगडंतु लोउ परिफिट्टइ॥५३॥

अर्थ — यद्यपि आत्माकी ओर ध्यान नहीं देता है, तो भी अपने निद्यित लक्ष्यसे हीन होता हुआ अविवेकी विवाद करते हुए कैसे भी नहीं थकता और विधि को सहन नहीं करता है। तो भी क्या ? वह श्री जिनेश्वरदेव द्वारा फरमाई हुइ विधि मुट थोड़े हो सकती है ? हां क्लेशको करता हुआ वह प्रवाह पितत जनतो अवश्य फीका पड़ता है। धर्म लाभसे रहित होता है।। १३।।

दुप्पसहंतु चरणु जं बुत्तउ तं विहि विणु किव होइ निरुत्तउ!। इक सूरि इका वि स अज्जी इक्क देस जि इक वि देसज्जी॥५४॥ अर्थ—भगवान् नं फरमाया है कि अंतमें श्रीदुप्पसहसूरि जी तक चरित्र रहेगा । यह बात विधिके विना कैसे निश्चत हो सकती है ? अंतमें एक दुःप्रसभ नामके आचार्य होंगे। सत्य श्री नामकी एक आर्या होगी । देशत्रत को धारण करने वाला नागिल नामका एक श्रावक होगा, और फल्गुश्री नामकी एक देशव्रतधारिणी श्राविका होगी।। १४।।

तह वीरह तु वि तित्यु पयट्टइ तं दस-वीसह अञ्जु कि तुट्टइ ! । नाण-चरण-दंसणगुणसंठिउ संघू सु वच्चइ जिणिहि जहिंड ॥५५॥

अर्थ - फिर श्री वीर भगवानका शासन इकइस हजार वर्ष तक रहेगा। वह क्या दश-वीस वर्षमें या आज हो टूटता है १ ना। वह तो अविच्छिन्न धारासे चलता रहेगा। हां सम्यग्ज्ञान-चरित्र और दर्शन गुणमें संस्थित चतुर्विध श्री संध को ही तीर्थकर देवो यथाथ रूपसे संघ कहा है। चाहे वह संख्यामें कितना ही हो।। ४४।।

> दव्य-खित्त-काल-ठिइ बहुइ गुणि-मच्छर करंतु न निहहु इ । गुणिवहूणु संघाउ कहिज्जइ लांअपबाहनईए जो निज्जइ ॥५६॥

अर्थ- श्रीभगवानका फरमाया हुआ विधिसंघ द्रब्य क्षेत्र काल स्थितिके अनुसार वर्त्तता है। गुणवान पुरुषोंके साथ निश्चत रूप मात्सर्य भाव नहीं रखता। कदाचित् कुकर्मके उदयसे मत्सरता आभी जाय तो उसमें निश्चत नहीं होता। उस को संघ कहते हैं। परन्तु जो लोक प्रवाह रूप नहींमें वहता है एवं उचित गुणोंसे हीन है वह 'संघात' कहा जा सकता है। जैन शासनमें संघकी भारी वर्णना है।। १६॥

जुत्ताजुत्तु वियार न रुच्चइ जमु जं भावइ तं तिण वुच्चइ। अविवे इहिं सु वि संघ भणिऽजइ परं गीयत्थिहिं किव मन्निऽजइ॥५७॥

अर्थ — जिसको योग्यायोग्य विचारका भी ख्याल नहीं है। जिसको जो मनमें भाता है वही वह बोल देता है, अविवेकी आदमी हो ऐसे टोले को संघ कहते हैं, परन्तु गीतार्थ छोग ऐसे संघको कैसे मानें ॥ १७॥

विणु कारणि सिद्धंति निसिद्धउ वंदणाइकरणु वि जु पसिद्धउ। तसु गीयत्य केम कारण विणु पइदिणु मिलहिं करहिं पयवंदणु ?॥५८॥

अर्थ - सिद्धान्तमें विना कारण साध्वाभासों को वंदन करना आदि प्रसिद्ध रूपसे निषिद्ध किया हुआ है। उनके साथ गीतार्थ लोग अकारण कसे मिलें ? और कैसे पदबंदन आदि करें ? अर्थात नहीं करना चाहिये।। १८।।

जो असंघु सो संघु पयासइ जु जिज संघु तसु दृरिण नासइ। जिब रायंघ जुबइदेहं गिहिं चंद कुंद अणहुंति वि लक्क्वहिं॥५९॥

अर्थ — प्रवाह पतित जन जो संघ गुणसे होन असंघ टोला मात्र है। उसको संघ रूप से प्रकाशित करता है और जो गुण संपन्न संघ है उससे दूर भागता है जिस प्रकार र्रागाध लोग युवती कियों के शरीर अन्त-नहीं होने वाले (मुखको) चुन्द्र कुंद आदि को लक्षित-कल्पित करलेते हैं, वैसे ही गुण होन टोलेमें असम्यकचीं लोग संघको कल्पना करते हैं।। ५६।।

तिव दंसण रायंघ्र निरिक्खहि जं न अत्थि तं वत्थु-विवक्खहि। ते विवरियदिहि सिवसु क्खइ पावहि सुमिणि वि कह पज्चक्खइ॥६०॥

अर्थ—उसी प्रकार दर्शन-रागमें अन्धे अतत्पक्षपाती लोग जो चीज नहीं है उस वस्तु को देखते हैं, और उसकी व्याख्या भी करते हैं। ऐसे विपरीत दृष्टि वाले वे लोग प्रत्यक्ष तो दूरमें भी प्रख्यर शिव सुखको कैसे पासकते हैं। सर्वथा नहीं ॥ ६०॥

> दम्म लिंति साहम्मिय-संतिय अवरुप्परु झगडंति न दिंति य। ते विहिधम्मह खिंस महंति य लोयमज्झि झगडंति करंति य॥६१॥

आवकों को गृहस्थोचित शिक्षा बतातेहैं-

अर्थ-जो श्रावक साधर्मिकोंसे कार्यवशात् द्रव्य हेते हैं। वापस देते नहीं और परस्पर भगतेड़ हैं। वे छोग विधि धर्मकी, छोगमें भगड़ते हुए वड़ी भारी ख़ींसणा-निंदा को करबाते हैं।। ६१।।

> जिणपवयण-अपभावण वड्डी तउ सम्मत्तह वत्त वि बुड्डी । जुत्तिहि देवदव्वु तं भज्जइ हुंतउं मग्गइ तो वि न दिज्जइ ॥६२॥

अर्थ - कर्जदार का कर्ज न चुकाने पर और भगड़ने पर श्री जिनशासनकी महत्तों अप्रभवानर होती है फिर उस हालतमें सम्बत्वकी बात तो मानो डूब ही जाती है। ऐसा करने वाला श्रावक परंपरासे देव द्रव्यका नाश करने वाला होता है। क्योंकि श्रावकका धन कालांतरमें सात क्षेत्रोंमें लगतां है। लेकिन कर्ज न चुकाने वैसा अवसर आने नहीं देता अत: वह देवद्रव्यका भञ्जकमाना जाता है। जो कि अपने पास धनके होने पर भी-कर्जदार का कर्ज नहीं चुकाता ॥ ६२॥

बेट्टा बेट्टी परिणाविज्जिहि ते वि समाणधम्म-घरि दिज्जिहि । बिसमधम्म-घरि जइ वीवाहइ तो सम (म्म ) जु सु निच्छइ वाहइ ॥६३॥

अर्थ - गृहस्थ लोग बेटा बेटी समान कुल शील वालोंके साथ व्याहते हैं। श्रावकों को चाहिये कि समान धर्म वाले को लड़की दें। त्रिषम-दूसरे धर्मवालेसे अगर विवाह किया जाता है तो उससे निश्चय करके सम्यक्तवमें बाधा पहुंचती है।।। ६३।।

थोडइ धणि संसारियकज्जइ साहिज्जइ सन्वइ सावज्जइ। विहिधम्मित्थि अत्थु विन्विज्जइ जेण सुअप्पु निन्वुइ निज्जइ॥६४॥

अर्थे—श्रावकों को चाहिये कि संसार संबंधी सारे सावद्य सपाप कार्य थोड़े धन को लर्च करके संपन्न करने चाहिये। विधि धर्म-जिन पूजा-संघपूजादि असावद्य-अपाप कार्यमें धन को अधिक लर्च करना चाहिये, जिससे कि आत्मा निष्टृत्ति मुक्तिमें पहूंचाया जा सके।। ६४।। सावय वसिंह जेहिं किर ठावहिं साहुणि साहु तित्थु जइ आविंह । भत्त वत्थ फासुय जल आसण वसिंह वि दिंति य पावपणासण ॥६५॥

अर्थ - श्रावक लोग जिन गांव नगरोंमें निवास करेते हैं, वहां यदि साधु साध्वी विहार करते हुए आवं तो उनको प्राप्तक आहार पानी वस्त्र पात्र आसन आदि देने चाहिये। एवं रहनेके लिये वसित-स्थान भी देना चाहिये जिनसे कि पापोंका नाश और धर्मका भळा होता है।। ६४।।

जइ ति वि कालुच्चिय-गुणि वट्टहिं अप्पा परु वि धरिह विहिवट्टहिं। जिण-गुरुवेयावच्चु करेबउ इउ सिद्धंतिउ वयणु संग्वउ ॥६६॥

अर्थ अगर वे साधु-साध्वी लोग भी कोलोचित गुणोंमें संयम साधनामें वर्तमान हैं। आत्मा को और दूसरों को जो विधि मार्गमें स्थापित करते हैं, तो जिनदेव स्रोर गुरुओंकी वेयावच्च करनी चाहिये। इस सिद्धांत वचन को याद करना चाहिये।। ६६।।

घणमाणुसु कुडुंबु निन्वाहइ धम्मवार पर हिट्ठउ वाहइ। तिणि सम्मत्त-जलंजलि दिन्नी तसु भवभमणि न मइ निन्बिन्नी ॥६७॥

अर्थ—जो गृहस्थ बहु परिवारी कुटुंबका भलो भांती निर्वाह करता है और धर्मके मौके पर नीचे देखने लग जाता है वह सम्यक्त्व को जलाश्चलि देता है, और माना जाता कि उककी बुद्धि भव भ्रमणसे खिन्न नहीं हुई ॥६०॥

सधणु सजाइ जु जिज तसु भत्तुउ अन्नह सिंहिहि वि विरत्तउ। जे जिणसासणि हुंति पवन्न सिंव बंधव नेहपवन्ना ॥६८॥

अर्थ - जो श्रावक धन वालेकी एवं स्वजातीकी ही भक्ति करना है और दूसरे समान

धर्म सम्यक्त्वीसे भी विरक्ति रखता है। यह एकदम अयोग्य बात है। जो जिनशासन को मानते हैं वे सभी श्नेह पानमें वद्ध परस्परमें अविशोष भावसे भाई ही हैं। अतः समान धर्म वालोंमें भेदभाव करना सर्वथा वे ठीक है।। ६८।।

तसु संमत्तु होइ किव मुद्धह ? जो निव वयणि विलग्गइ बुद्धह । तिन्नि चयारि छुत्तिदिण रक्खइ स ज्जि सरावी लग्गइ लिक्खइ ॥६९॥

अर्थ — जो श्रावक साधार्मि बन्धुओं में भेद भाव रखता है उस मुग्धात्माके सम्यक्त्व कैसे हो सकता है ? जो तीर्थंकरदेव-गीतार्थ गुरु आदिके पुनित बचनों में मन को लगता ? वही श्राविका-श्राविकाओं की गिनती में आने योग्य होतो है, जो पूरे तीन एवं चार दिन स्त्री की धर्म छूत को रखती है ॥६६॥

हुंति य च्छुत्ति जल (पव) दृइ सेच्छइ सा घर-धम्मह आवइ निच्छइ। छुत्तिभग्ग घर छड्डइं देवय सासणसुर मिछुहिं विहिसेवय॥७०॥

अर्थ — जो स्त्री रजस्वलाकी छूतके रहते हुए भी स्वेच्छासे घर काममें एवं धर्ममें लगी रहती है वह स्त्री निइचय करके उस घर और धर्मके एक बड़ो भारी आपत्तिके समान हो जाती है। क्यों छूत को तोड़नेसे घर को विधि धर्मके सेवक शासन देव छोड़ देते हैं और भूतप्रेतोंसे घर भर जाता है अत: घर भी नष्ट प्राय हो जाता है।। ७०।।

पडिकमणइ वंदणइ आउल्ली चित्त धरंति करेइ अभुल्ली। मणह मज्झि नवकारु विज्झायइ तासु सुदु समत्तु वि रायइ॥७१॥

अर्थ — जो रजस्त्र हो प्रतिक्रमणमें बंदनमें सृद्ध अक्षरोंका उच्चारण नहीं करती है। असंदिग्ध भावसे चित्तमें ही धारण करती है। मनमें ही नवकर मंत्रका ध्यान भी करती है उनमें सम्यक्त्व भी सुन्दर रूपसे शोभता है।। ७१।।

सावउ सावयछिदइं मग्गइ तिणि सहु जुज्झइ धणबलि वग्गइ।

# अलिउ वि अप्पाणउं सन्चावइ सो समत्तु न केमइ पावइ॥७२॥

अर्थ-श्रावक-श्राविकाके छिद्रों को ढूढ़े, उसके साथ छड़े, धनबछसे राजदरवार चढ़े, मूंठे भी आत्मा को सच्चा बनाने, बढ़ सम्यक्त्व को किसी भी तरह नहीं पा सकता है ७२।।

> विकियवयणु युह्नइ निव मिह्नइ पर पभणंतु वि सच्चउं पिह्नइ । अह मयहाणिईं वहंतउ सो सिह्नि न होइ न संतउ ॥ ७३॥

अर्थ जो गृहस्थ विकृत —गार्छी गलीज आदि दुर्वचनोंको ही बोलता है। सच बोलनेवाले को भी दूसरेको जो नहीं छोड़ता है, और पीड़ा पहुंचाता है। आठ मद्स्थानको वर्त्तता हुआ वह सम्यक्टिष्ट नहीं होता। कदाचित् हो जाता है तो सम्यक्त्व चिरस्थाई नहीं रहता। अथवा वह भले आदिमयोंकी कोटिमें नहीं रहता। ७३॥

पर अणित्य घल्लंतु न संकइ परधण-धणिय जु लेयण धंखइ। अहियपरिग्गह—पावपसत्तउ सो संभात्तिण दृरिण चत्तउ॥७४॥

अर्थ जो दूसरे को अनर्थमें डालते हुए शंका नहीं करता है। जो परधन और परस्रोको अपनानेकी इच्छा रखता है। जो अधिकतया परिमहको पापमें छगा रहता है। उसको सम्यक्त्व भी दूरसे ही त्याग देता है।।७४॥

जो सिद्धं त्तियजुत्तिहिं नियघर वाहि न जाणइ करइ विसंबर । कु वि केणइ कसायपूरियमणु वसइ कुटुम्बि जं माणुसधणु ॥७५॥

अर्थ- जो गृहस्थ सैद्धान्तिक युक्तियोंसे-गृहस्थोचित गुणोंसे अपने घरको चलाना नहीं जानते, वे अपने गृहस्थ धर्मको विसंस्थुल-अमर्यादित-क्लेशमय बनादेते हैं। क्योंकि घनं मनुष्योंवाले कुटुम्बमें कोइ किसी कारणसे क्रोध-मान-माया-लोभ इन कषायोंसे भर जाता है। अगर गृह्पित ठीक हो तो उनको भी निभालेता है और जीवन क्लेशमय नहीं होने देता है।।७५।।

> तसु सरूव मुणि अणुवत्तिःजइ कु वि दाणिण कु वि वयणिण लिज्जइ । कुवि भएण करि पाणु धरिज्जइ सगुणु जिट्टू सो पइ ठाविःजइ ॥७६॥

अर्थ —गृही जिवनको सुखमय रखनेके लिये यह जरूरी है कि उन कुटुम्बियोंके स्वरूपको भली-भांती जानकर उनके साथ अनुवत्तन न्यवहार करना चाहिये। किसीको कुछ देकर, किसीको कुछ वचन सुनाकर, किसीको कुछ भय दिखाकर, किसीको मर्यादित बलात्कारसे भी शांत बनाना चाहिये। कुटुम्ब में जो अधिक गुणवान हों विवेकी हों उनको ज्येष्ठ पद पर यानि — हरेक काममें लेने देने योग्य-स्थापित करदेनां चाहिये।।।७६।।

जुडह धिडह न य पत्तिज्जइ जो असत्तु तसुवरि दइ किज्जइ। अप्पा परह न लक्खाविज्जइ नप्पा विणु कारणि खाविज्जइ॥७७॥

अर्थ — मृंठ बोलनेवाले और घीठ व्यक्तियोंका विश्वास नहीं करना चाहिये। जो असमर्थ हैं उनपर दया करनी चाहिये। शोकके कारणोंके उपस्थित हो जानेपर चेहरे पर वे भाव आने देने न चाहिये। बिना कारण-बिना विशेष लाभके राजकर्म-चारियोंसे संबन्ध नहीं रखना चाहिये। क्योंकि ऐसे सम्बन्धोंके साथ काफी प्रपंच बढ़ जाते हैं।।७७॥

माय-पियर ज धाम्म विभिन्ना ति वि अणुवित्तिय हुंति ति धन्ना । जे किर हुंति दीहसंसारिय ते बुल्लंत न ठंति निवारिय ॥७८॥

अर्थ — जो माता पिता अन्य धर्मको मानते हैं, यदि वे विधि मार्गके अभिमुख ही जांय तो धन्य हैं। यदि कदाचित् दीर्घ संसारी भावके कारण विधिमार्गसे विपरीत बातें बोछते हुए रोकने पर भी नहीं रुकते हैं तो उनपर क्रोध नहीं छाना चाहिये।।७८॥

ताहि विकारइ इह अणुवत्तण भायण-वत्थ---पयाण पयत्तिण।

### तह बुल्लंतह नवि रूसिज्जइ तेहि समाणु विवाउ न किज्जइ ॥७९॥

अर्थ—उन भिन्न धर्मवाले भी माता पिताको अनुवर्त्तना-भोजनवस्त आदिसे करनी चाहिये, क्योंकि उनका उपकार दुष्प्रतिकरणीय है। कदाचित् वे बुरी वात भी कहदें तो भी रोष नहीं करना चाहिये, और न विवाद हो करना चाहिये।।८१।।

उपदेशके उपसंहारमें उपदेश फल बताते हैं

इय जिणद्त्तुवएयसरसायणु इह-परलोयह सुक्खह भायणु। कण्णंजलिहिं पियंति जि भन्वइं ते हवंति अजरामर सन्वइं॥८०॥

अर्थ इस प्रकार जिनदत्त —श्रीतीर्थंकर देवों द्वारा दिये हुए उपदेश रूप रसायनको-जो कि इसलोक परलोकमें सुखका भाजन सुखको देनेवाला है। उसको जो भन्यात्मा कर्णा-जलिसे पीते हैं वे सभी अजर और अमर पदके अधिकारी हो जाते हैं।।८०।।

| The second secon | <u> </u>                      |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------|
| জ্ঞ<br>জ্ঞ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | (2.6.6)<br>(2.6.6)<br>(2.6.6) |
| 👼 🕸 इति उपदेश रसायन समाप्त 🕸                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ভূত<br>ভূত<br>ভূত             |
| <u>্রু</u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u>ভক্ত</u>                   |
| ভক্ত ভক্ত ভক্ত ভক্ত ভক্ত ভক্ত ভক্ত ভক্ত                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |                               |

#### श्री जिन दत्त सूरि विरचितम्

# ॥ कालस्वरूपकुलकम् ॥

पणमिव वद्धमाणु जिणवल्लहु परमप्पयलिन्छिहिं जिणवल्लहु। सुगुरुवएसु देमि हउ भन्वह सुक्खह कारणु होइ जु सन्वह॥१॥

अर्धा अवधि जिनादिकोंके वहाभ, परमपद-मोक्ष छक्ष्मीके विजयी स्वामी श्री जिनवहाभ वर्द्धमान भगवान महावीर देवको प्रणाम करके, महोपकारी परम गुरु श्री जिनवहाभ सूरीइवरजी महाराजको प्रणाम करके सद्गुरु महाराजका बताया हुआ उपदेश भव्यात्माओंको देता हूं। जो सबके सुखका कारण होता है।

मीण सणिच्छरंमि संकंतइ
मेसि जंति पुण वक्कु करंतइ।
देस भग्ग परचक्क पइटा
वड वड पट्टण ते पच्मद्वा॥२॥

अर्था मीन राशिमें शनिश्चरके संक्रान्त होनेपर और फिर मेष राशिमें जाते हुए बक्रता करने पर बड़े २ देश नष्ट हो गये। पर चक्रोंका उपद्रव बढ गया। बड़े २ शहर जो थे वे भी नष्ट हो गये॥२॥

> विक्रमसंवच्छिरि सय बारह हुयइ पणहुउ सुहु घर बारह । इह (य) संसारि सहाविण संतिहि वत्तिह सुम्मइ सुक्खु वसंतिहि ॥३॥

अर्था विक्रम संवत वारहसो के करीब ऐसा काल आया कि घरके दरबाजोंसे सुख मानों भाग ही गया। इस प्रकारके संसारी स्वरूपके होनेसे सज्जन पुरुषोंकी बातोंसे ह सुख संसारियों को सुनने को मिलता है।।३।। तह विवत्त निव पुच्छिह धम्मह जिण गुरु मिछ्ठहि किज्जण दम्मह । फसु निव पाविह माणुसजम्मह दूरि होति ति जि सिवसम्मह ॥४॥

अर्थ — इस प्रकारके संसार खरूपके होनेपर भी धर्मकी धात भी कोई नहीं पूछाता है। द्रव्यके लिये देव और गुरुको भी लोग छोड़ देते हैं। मनुष्य जन्मके फलको नहीं पाते हैं। और मोक्ष सुखसे भी वे लोग दूर हो जाते हैं।।।।।

> माहिनिद जणु सुत्त न जग्गइ तिण उद्घिवि सिवमग्ग न लग्गइ। जइ सहत्थु कु वि गुरु जग्गावइ तु वि तन्वयणु तासु निव भावइ॥५॥

अर्थ — मनुष्य मोह निद्रासे सोता हुआ नहीं जागता है। इसी लिये उठ करके मोक्ष-मार्गमें भी नहीं लगता है। यदि सुखके लिये या शुभ-हितके लिये कोई सुगुरु जगाते हैं, तो भी उनके बचन उसको नहीं रुचते हैं। है यह मोह की लीला ॥५॥

> परमित्थण ते सुत्त वि जग्गिहि सुगुरु-वयणि जे उद्देवि लग्गिहिं। राग दोस मोह वि जे गंजिहि सिद्धि-पुरंधि ति निच्छइ मुंजिहि॥६॥

अर्थ - सद्गुरु महाराजके वचनोंको सुनकर सुबिधिमार्ग में जो मनुष्य छगते हैं वे परमार्थसे द्रव्य निद्रासे सोते हुए भी जगते हैं। राग द्वेष और मोह को वे जीतते हैं। एक निइचय करके वे सिद्धि सुन्दरी को भोगते हैं।।ह।।

बहु य लोय लुंचियसिर दीसहिं पर राग-दोसिहिं सहुँ विलसहिं। पढ़िं गुणिहं सत्थइ वक्खाणिह परि परमत्थु तित्थु सु न जाणिह ॥७॥

अर्थ बहुतसे लोग लुञ्चित-मुण्डित सिर वाले साध्वाभास दिखाई देते हैं। परन्तु राग द्वेषके साथ उनकी चेष्टायें दोखती हैं। वे लोग शास्त्रोंको पढ़ते हैं, गुणते हैं, व्याख्यान करते हैं। परन्तु उनमें रहे हुए परमार्थ सत्तत्त्वको सवारित्रके अभावमें नहीं जानते हैं।।७।। तिणि वेसिणि तं चार रिहिल्लिउ मुसिह लोउ उम्मिगण घल्लिउ। ताहं पमत्तउ किवइ न छुट्टइ जो जग्गइ मर्डिम्म मु बट्टइ॥८॥

अर्थ उस उस साधु वेषसे वे चोरोंका सा व्यवहार करते हैं। लोगोंको ठगते हैं, और उन्मार्गमें डाल देते हैं। उन लिंगधारियोंसे भोला भाला-प्रमत्त संसारी प्राणी वह किसी प्रकारसे नहीं छूट सकता। जो ऐसे बोगोंसे सजन-सावधान रहता है, वहीं विधि मार्ग रूप सद्धर्ममें प्रवृत्ति करता है।।८॥

तं वि चार गुरु किया सुत्रुद्धिहि सिववहुसंगमसुहरसलुद्धिहि । ताहि वि खावहि अप्प-उपासह छुट्टइ कह वि न जिंव भवपासह ॥९॥

अर्थ शिवसुन्दरीके संगम सुखके रसमें छुन्ध मुग्धात्माओंने अविवंक पूर्ण अपनी बुद्धिसे उन भाव चोरोंको भी गुरु किये हैं। उन उपासकों को भी वे कुगुरु छोग स्वार्थ साधना करते हुए इस प्रकार खाते हैं कि वे संसारी जंजाछसे किसी भी तरहसे बिचारे छूटते नहीं हैं।।।।

दुद्ध होइ गां-यिक्हिहि धवलउ पर पेज्जंतइ अंतरु बहलउ। एक्कु सरीरि सुक्खु संपाडइ अवरु पियउ पुणु मंसु वि साडइ ॥१०॥

अर्था गायका दूध और आकड़ेका दृध ये दोनों ही होते तो सफेद ही हैं। परन्तु पीने पर इनमें वड़ा भारी अंतर दीखता है। गायका दूध तो शरीरमें सुख पुष्टि पैदा करता है, तो दूसरा आकड़ेका दूध पीने पर मांसको ही —सारे शरोरको सड़ा देता है।।१०॥

कुगुरु सुगुरु सम दीसहिं बाहिरि परि जो कुगुरु सु अंतरु वाहि रि १। जो तसु अंतरु करइ वियव्खणु सो परमप्पउ लहइ सुलक्खणु ॥११॥ अर्थ कुगुरु और सुगुरु भी बाहिरसे-उपरसे समान रूप ही दीखते हैं। परन्तु अरे भोले प्राणी कुगुरु तो अंदरुनी—भोतरी ब्याधि है जो उपर नहीं दीखती। जो विचक्षण कुगुरु-सुगुरु इन दोनों में जुदाई कर देता है वह ग्रुभ लक्षण संपन्न भन्यात्मा परम पदकी पाता है।।११।।

> जो धत्तृरयफुल्लु समुज्जलु पिव्लिवि लग्गउ तित्थु समुज्जलु । जइ सो तसु रसु पियणह इच्छह ता जगु सव्वु वि सुन्नउ पिच्छह ॥१२॥

अर्थ - धतुरेके फूलको समुज्ज्वल देखकर जो जडात्मा समुद खुश होकर उसमें लगता है। एवं यदि उसके रसको पीना चाहता है। पीना है, तो सारा जगत ही उसको शून्यसा या सोनेका सा दीखता है। धतुरेके फूलके जैसे कुगुरु भी उपरसे अच्छे दीखते हैं। परन्तु परिणाममें भयंकर होते हैं। १२॥

इय मणुयत्तु सुदुल्लहु लब्दउ कुल-बल-जाइ-गुणेहिं समिद्धउ । दस दिहंत इत्थ किर दिन्ना इह निष्फलु ता नेहु म धन्ना ॥१३॥

अर्थ कुल बल जाति एवं गुणोंसे समृद्ध यह मनुष्यत्व वड़े दु:खसे मिला है। इसके लिये शास्त्रोंमें दश दृष्टान्त भी बताये हैं। ऐसे दश दृष्टान्तोंसे भी दुहर्भ इस मनुष्य जन्मको हे धन्यात्माओं ! निषफल मत बनाओ ॥१३॥

लिखं नरित्त अणारियदेसेहिं को गुणु तह विणु सुगुरुवएसिहि! आरिथदेस जाइ-कुलजुत्तउ काइ करेइ नरत्तु वि पत्तउ ॥१४॥

अर्थ अनार्य देशमें सद्गुरु महाराजके पिवत्र उपदेशोंके विना पाया हुआ भी मनु-ज्य जन्म क्या गुण कर सकता है ? कुछ फी नहीं। आर्य देशमें अच्छी जाति एवं कुछके संपन्न भी मिला हुआ नर जन्म क्या फायदादायक हो सकता है ॥१४॥

जिह किर आउ हो**इ सं**खित्तउ तित्थु न क<sup>ु</sup>ज पसा<mark>हइ वुत्तउ</mark>। तं पि बहुत्तु होइ जइ पुन्निहि जित्यु गुरुत्तु सुणिज्जइ कंनिहि ॥१५॥

अर्थ—जिस नर जन्ममें आयुष्य संक्षिप्त-थोड़ा हो, उसमें श्रो जिनेश्वर देवों द्वारा फरमाये हुए ज्ञानदर्शन चारित्र आदि कार्यों की साधना नहीं हो सकती। उस जन्मसे भी क्या ? हां यदि वह आयुष्य पुन्यसे बडा हो, और उसमें सद्गुरुके फरमाये उपदेश कानोंसे सुने जांय।।१४।।

सदहाणु तव्वयणु सुणंतह विरला कसु वि होइ गुणवंतह। पढ़िहं गुणिहं सिद्धंतु बहुत्तइ सदहाणु पर नित्थ जिणोत्तइ॥१६॥

्र अर्थ श्री सद्गुरुके उपदेशको सुनते हुए भी किसी विरहे गुणवानको ही उसपर दृढ श्रद्धा होती है। वहुत छोग ऐसे हैं जो पढते हैं, गुणते हैं, परन्तु श्री वचनोंमें उनकी श्रद्धा नहीं होती ॥१६॥

अविहि पयट्टिह विहिपर दूसहि पिंड पवाहि लोउ सु पसंसिह । अणुसोयह पिंडसोयह अंतर न कुणहि खवणय जेव निरंतर ॥१७॥

अर्थ - अविधिसे प्रवृत्ति करते हैं। विधि करने वालोंको दूषित करते हैं। प्रवाह पतित लोगोंकी प्रशंसा करते हैं। अनुश्रोत और प्रतिश्रोतका भेद नहीं करते हैं। किन्तु श्रूपणक के-नंगोंके जैसे विशेषताके अभावको करते हैं अर्थात् सबको एक भाव समभते हैं।।१७।।

करिवि जिणोत्ति धम्मि जण लग्गा दृरिणी जंति सुगुरु सुइभग्गा । विहिपह — पक्खइ जिणु मुणि वंदहि तं मग्गद्विउ जणु अहिणंदहि ॥१८॥

अर्थ — कई मन्दबुद्धिवाले अविधि क्रियाको भी यह जिनोक्त धर्म है ऐसा करके उसमें लगते हैं। सद्गुरुके उपदेश श्रवणसे दूर भागते हैं। विधि पक्षको छोड़ अविधि चैस और अविधि प्रवर्त्तक नामधारी मुनियों को वंदते हैं। एवं अविधिमार्ग स्थित लोगोंका अभिनंदन करते हैं।।१८।।

जमणाययणु जिणेहि निदंसिउ तं वंदहि वहुलोयनमंसिउ। जे रयणित्यि लोय ते थोवा अइसउ न मुणवि अंतरु धोवा ॥१९॥

अर्थ नीर्थंकर देवोंने जो अनायतन वताया है, उसको बहुतलोक नमस्कार करते हैं अनायतको वंदन करते हैं। ठीक ही है रह्नोंके अर्थों - प्राहक थोड़े ही होते हैं। रह्नोंके और पत्थरके अन्तरको मूखलोग नहीं जान सकते हैं।।१६॥

पारतंतु विहि विसउ न बुड्झि ह जो परियाणइ तिणि सहु जुड्झि । सो भसमग्गहगहिउ निरुतउ दसमच्छेरएण सो भुत्तउ ॥२०॥

अर्थ - पारतंत्र्य विधि और विषयको जो नहीं जानता है। एवं जो जानता है उसके साथ वह लड़ता है। वह भस्मनामके कुमहसे निश्चय करके प्रस्त हुवा हुआ है, अथवा दशमाश्चर्यसे—असंयित पूजा रूपसे भोगा गया है।।२८॥

अहह ! हुँड अवसप्पिणि दुद्दी जह अस्संजयपूइँ पयद्दी तासु वि दृसम जाय सहाइणि जन्वस हुय पय पावह भाइणि ॥२१॥

अर्थ—हा इति देखे ? यह हुंडा अवसर्पिणी काल वड़ा दुष्ट है। जिसमें कि असंयति-असाधुओं की पूजा-मानता घुस रही है। उसके भी यह पांचवां आरा-दुष्पम काल सहायक हो रहा है। जिसके प्रभाव से प्रजा पाप को भजने वाली हो रही है।।२१॥

तह वि जहन्न वीस जा बिरुई
ताण पयह गुणह गरुई।
तासु अंति संवच्छर जि हुया
खउ पाविय पय पुणतहिं बहुया॥२२॥

अर्थ उसमें जो जघन्य वीसी है वह भी विरूप हो रही है। गुणों की बड़ी भारी प्रतिष्ठा भी उनमें नष्ट हो रही है। उस जघन्य विशाति के अंत में जो संवत्सर-वर्ष आये उन में भी बहुत प्रजा का क्षय हुआ।।२२।।

ईसर धम्म—पमत्त जि अच्छिहि पाउ करेवि ति कुगइिहं गच्छिहिं। धम्मिय धम्मु करंति जि मिरिसिहि ते सुहु सयसु मणिच्छिउ स्रहिसिहिं॥२३॥

अर्थ — ऐश्वर्य संपन्न लोग जो धर्म में प्रमादी रहते हैं वे पाप को कर के कुगित में जाते हैं। धार्मिक लोग जो धर्म करते हुए मरेंगें वे मनचाहे समस्त सुखों को पायेगें।।२३।।

पुन्नवंत विहिधम्मि जि लग्गहिं ते परमत्थिण जीवहि जग्गहिं। अप्पु समप्पहि ते न पमायह इह—परलोइ वि विहियावायह॥२४॥

अर्थ जो पुज्यवान् होते हैं वे विधि-धर्म में लगते हैं। वे मर कर के भी परमार्थ से जग में जीते हैं और जागते हैं। वे लोग इस लोक और पर लोक में दु:ख देनेवाले प्रमाद के आधीन आत्मा को नहीं सौंपते हैं।।२४।।

तुम्हह इहु पहु चाहिलि दंसिउ हियइ बहुत्तु खरउ वीमंसिउ। इत्थु करेजाहु तुम्हि सयायरु लीलइ जिब तरेहु भवसायरु॥२५॥

अर्था तुम लोगों को यही मार्ग तुम्हारे पिता चोहिल ने हृदय में मली भांति शोच कर दिखाया है। इस लिये तुम लोग हमेशा इसी मार्ग में चलने की भावना रखो। जिस से कि संसार समुद्र को तुम लोग लोला मात्र में तिरोगे।।२१॥ (१)

> जिहें घरि बंधु जुय जुय दीसइं तं घर पडइ वहंतु न दीसइ।

<sup>— 9</sup> अणिहल पुर पाटन में चाहिल नाम का एक श्रावक था। जिस ने परीक्षा पूर्वक प्रभु श्रीजिन-दत्तसूरि जी महाराज को धर्माचार्य रूप से स्वीकारे थे। उनके चार बेटे यशोदेव-आम्--आसिंग और संभव नाम के थे। काल दोष से वे जुदा होना चाहते थे। चाहिल ने उस में गुण नहीं देखते हुए गुरु महाराज को पुत्रों को शिक्षा दिलाने को इच्छा से विनतो पत्र भंजा जिस के जवाव में यह कुलक धर्म देशना गर्भित लेख उन्होंने भेजा था। जिसको पढ़ कर चाहिल शेठ के चारों पुत्र प्रसन्नता के साथ संप से रहे बहे, और विधि मार्ग को आराधना करते रहे।

# जं दढवंघु गेहु तं विलयउ जिंड भिज्जंतउ सेसउ गलिउ ॥२६॥

अर्था—जिस घर में भाई लोग जूरे २ दोखते हैं वह घर कुल-परंपरा से अव्यच्छिन्न रूप से वहता हुआ नहां दोखता बिल्क गिरा हुआ दोखता है। जिस घर में दृढ़ स्नेह बाले बंधु-भाई लोग रहते हैं वह घर बलवान्-टिकाउ माना जाता है। अगर किसी जड़-मूर्ख व्यक्ति द्वारा भिन्न-हो जाय तो बाकीका सारा घर गल लिन्न हो जातो है। दूसरे पक्ष में-जिस घर में बन्ध दृटे से दोखते हैं वह घर गिर जाता है। जिस में दृढ़ बन्धन होते हैं वह टिकाऊ होता है। जड-जल से भेद होने पर गल जाता है।।२६॥

कजज करइ युहारी बडी सांहइ गेहु करेइ समिद्धी। जइ पुण सा वि जुयं जुय किज्जइ ता किं कज तीए साहिज्जइ॥२७॥

अर्थ — बंधी हुई बुहारी कचरे को इकट्ठा कर देती है। घरको साफ-शुद्ध और समृद्ध बना देती है। यदि वह जुदी जुदी की जाय तो उस से क्या काम सिद्ध हो सकता है ! कुछ भी नहीं। यही हालत कुटुम्ब की है। संगठित होने पर सभी काम सिद्ध होते हैं और जुदा- २ हो जाने पर सारी कमजोरियां आ जाती है।।२७॥

पुणवसु हित्य चडइ सो चित्तह सामु सूरु पुत्तु वि मावित्तह। जो किर चित्तह मिझ न पविसइ जेंद्रह मूलि सु किह किव होसइ॥२८॥

अर्थ-जो सौम्य-प्रशान्त और शूर-तेजस्वी प्रकृति वाला पुत्र अपने विनय गुण से माता पिता आदि सभी के चित्तों में स्थान पा लेता है उसके हाथ में संपत्ति आती है। जो अपने गुणों से लोगों के चित्त में प्रवेश नहीं करता वह ज्येष्ठमूळ-बड़े पद का अधिकारी कही कैसे हो सकता है। दूसरा अर्थ भी निकलता है पुर्नवसु, हस्त, चित्रा, विशाखा, ज्येष्ठा, मूल ये नक्षत्र हैं।

सोम-चन्द्र-सूर-रिव, सोमपुत्र-बुध और रिव पुत्र शिन, ये ग्रह हैं। नक्षत्रों के साथ प्रहों का सम्बन्ध कम से होता है अकम से नहीं। इसी प्रकार पुरुष भी उत्तरोत्तर संपत्ति को पाते हुए क्येष्ट्रमूळ-बड़े आदमी बन जाते हैं। एकदम नहीं।।२८।।

लोहिण जडिउ जु पोउ फुट्टइ चुंबुकु जहि पहाणु किव वट्टइ!। नेय समुदह पारु सु पावइ अंतराल तसु आवय आवइ॥२९॥

अर्थ—जिस समुद्रमें लोह चुंबक पाषाण पड़े हुए हों उसमें लोह जडित जहाज केसे चल सकता है, वह तो फूटता ही है। समुद्र पार वह नहीं पहूंचता बीच में ही उसके लिये तो आपत्ती — सर्वनाश की घड़ी आ जाती है। इसी प्रकार जो गृहस्थ लोमसे जडीभूत हो जाता है—वह संसारके चुंबक प्रलोभनों में पडकर सुखमय जिन्दगी नहीं वितासकता उको बीचमें ही आपत्तियां आ घेरती है।।२६।।

लंहिण रहिउ पोउ गुरुसायर दीसइ तरंतु जइ वि जडवायर । लाहउ करइ सु पारु वि पावइ वाणियाह धणरिष्टि वि दावइ ॥३०॥

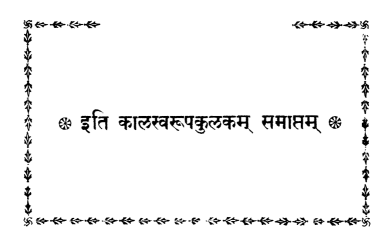
अर्थ — लोह रहित जहाज वह भारी समुद्रको पार करता हुआ दीखाता है। यद्यपि उसमें जल-वायु अधिक हो तो भी जहाज-लाभ संपन्न भी होता है और, पार भी पाता है। एवं बनियों की धन सपित्त को भी दिखाता है। दूसरे पक्ष में — लोभरहित व्यक्ति गुरुओं के प्रति आदर सहित भाव वाला होता हुआ संसार समुद्र से तैरता हुआ दीखाता है। यद्यपि जडवादी लोक अधिक होने पर भी अपनी धूनमें पक्का रहता है। वह व्यापारादि से लाभ भी पाता है और उसका उपयोग दानादि में करता हुआ पार भी पाता है तथा, व्यापारियों की धन मृद्धि रीति—नीतिको भी दीखाता है।।३०।।

जो जणु सुहुगुरु—दिहिहि दिहउ तसु किर काइ कारइ जमु रुहउ ?। जसु परमेहि—मंतु मणि सिवसइ सो दुहमञ्जि कया वि न पइसइ॥३१॥

अर्थ — उपर बताये ढंगका जो सद्गृहस्थ जन सद्गुरु महाराज की द्याद्दिट से देखा गया है उसका रुट हुआ यमराज भी क्या कर सकता है ?। जिसके मनमें परमेष्ठी मंत्र रहता है, वह दु:खोंमें कभी नहीं पडता। दूसरे पक्षमें जिस उपमें गुरु की दृष्टि ठीक हो उसको शनिश्चर भी क्या कर सकता है ? कुछ नहीं ॥३१॥

इय जिणद्कुबएसु जि निसुणहि पढिह गुणिह परियाणिव जि कुणिहि। ते निव्वाण—रमणी सहु विलसहि विलउ न संसारिण सहु मिलिसिहिं॥३२॥

अर्थ-इस प्रकार जिनदत्त -अरिहंतो के दिये हुए उपदेश को जो सुनते हैं पढते हैं गुणते हैं जानकर आचरण करते हैं वे निर्वाण - सुंदरीके साथ विलास करते हैं अजरामर को पाये बाद लोट कर संसार के दु:खों के साथ नहीं मिलंगं। इस लोकमें प्रकारान्तर से कर्त्ताने अपना नाम (जिनदत्त सूरि) यह सूचित किया है।।३२।।



#### श्री श्री १०८ श्री मिजनद्त्त सूरीश्वर विरचितम्—

# ॥ चैत्यवन्दन कुलकम् ॥

#### अपर नाम सम्यक्तवारोप प्रकरणम् ॥

मूल—निमजणमणंतगुणं, चउवयणं जिणवरं महावीरं । पिडवन्न-दंसणाणं, सरुविमह कित्तइस्सोमि ॥१॥

अथ—अनन्त गुण वाले समवसरण में चार मुख वाले एवं दान शील तप भाव रूप चार वचनो से-भेदों से धर्म को बताने वाले, राग द्वेष जीतने वाले, जिन सामान्य केवलि योंमें प्रधान—जिनेश्वर श्रीमहाबीर देव को नमस्कार करके प्राप्त किया है दर्शन सम्यक्त जिनने ऐसे श्रावकों को स्वरूप यहां—इस प्रकरणमें मैं बताउँगा ॥१॥

मूल—तिविहाय हुंति वासा, दुविहा ते हुंति दव्वभावेहि। दव्विमम दुविहा ते वि हु, गासपवाहेसु विन्नेया॥२॥

अर्था - व्रतधारि श्रावक अपने लिये गुरु बनाते समय तीन प्रकार से वासक्षेप गुरु महाराज से लिया करते हैं। उनमें मुख्यतया द्रव्य से और भावसे ये दो भेद होते हैं। द्रव्य में भी दो प्रकारसे लिया जाता है। उन गुरुका वासक्षेप हमारे धनधान्य को वढावेगा इस भाव से लिया हुआ वासक्षेप — प्रास वासक्षेप माना जाता है। और विना शोचे सममे सभी लेते हैं, अतः मै भी लेलूँ। यह प्रवाह वासक्षेप है। ये दोनों द्रव्य वासक्षेप के भेद हैं।।२।।

मूल—भावंमि य सहगुरुपारतंतवसओ, सया वि विसयंमि। विहिणा जिणागमुत्तेण, जेसिं सम्मत्त-पडिवत्ती॥३॥ तेसु सुवासा ते हुंति, परमपयवासहेऊणो जेण। जिण्याणंतप्पणगा, सयलकिलेसंतकरणखमा॥४॥ अर्थ संवेगी एवं गीतार्थ ऐसे श्री सद्गुरु महाराज की परतंत्रता के साथ और उन्हीं की सेवा में तत्परता के साथ सदेव श्रीतीर्थंकरदेव-गणधर-युगप्रधान आचार्य महाराज आदि के-विषय में भक्ति बहुमान करना चाहिये। एवं उन्हीं के पास श्रीजिनागम में फरमाई हुई आवश्यक चैत्यवंदन स्वाध्याय अपूर्व पठन सद्ध्यान साधर्मिक वात्स रियादि विधि से जिन भव्य जीवोंके सम्यक्त्व की प्राप्ति होती है। उन्हीं भव्यत्माओंके परम पद मोक्ष पद के निवास हेतु, अनंत ज्ञान अनंत दर्शन अनन्त सुख, अनंत वीर्य और अनंत सम्यक्त्व इन पाँच अनन्तों को पैदा करने वाले, एवं समस्त क्लेशों का दुःखोंका अन्त करने में समर्थ ऐसे भाव से सुवास अर्थात् सद्गुरु महाराज के डाले हुए भाव वासक्षेप होते हैं।३-४-।।

मूले—आययणमनिस्सकडं, विधिचेइयमिह तिहा सिवकरं तु । उस्सग्गओववाया, पासत्योसन्नसन्निकयं ॥५॥ आययणं निस्सकडं, पव्वतिहीसुं च कारणे गमणं । इयराभावे तस्सत्ति, भाववुड्ढित्थमोसरणं ॥६॥

अर्थ — जिस से सम्यग् दर्शन — ज्ञान — चारित्रादि गुणों का लाभ होता है। अथवा जहां साधु नहीं रहते हैं उसको आयतन कहते हैं। वह भी जाती — ज्ञाती आदि के ममत्व से रहित हो तो अनिश्राकृत माना जाता है। जिस में श्रीजेनागम प्रणीत गीतार्थ गुरु प्रदर्शित विधि आचरित किया जाता है उसको विधि चैत्य कहते हैं। इस प्रकार तीन विशेषणों से विशिष्ट देव मन्दिर शिव मोक्ष को करने वाला निश्चय से होता है। अतः सम्यवत्व संपन्न भव्यात्मा श्रावोंकों को वहां सदैव जाना चाहिये। यह उत्सर्ग मार्ग-राज मार्ग है। पार्श्वस्थ और अवसन्न शिथिलाचारी साध्वाभांसों के नाम जीन भक्तों द्वारा बनाये हुए मंदिरमें जहां की साधु वेष धारी नहीं रहते हैं। केवल उनकी देख रेख में जिसका हिसाब किताब चलता है — जिसको सूत्रकार निश्राकृत आयतन — मंदिर मानते हैं-उसमें अपवाद से पर्व तिथियों में और कारण उपस्थित होने पर जाना चाहिये। हमेशा नहीं। आयतन — अनिश्राकृत विधि — चैत्यके अभाव में उन श्रावकों की भावबृद्धि के लिये सुविहित साधुओं को उस में जाकर व्याख्यान करना चाहिये।। १-६॥

मुगुरुणंसंपयओ पारततं इह विणिद्दिष्टं ।
 तेसं परतंतेहिं, अणुठाणं होइ कायव्वं ॥

२—विसओ पुण तित्थयरा आयरिया गणहरा जुगप्पत्ररा । आणासायणाय भत्ती बहमाणो होइ कायन्यो ॥

३---आवस्सयिच्हवंदण, सज्ज्ञाय।पूब्वपढणसज्माणं । साहाम्मिय-वच्छल्लं, एवमाई विही भणिओ ॥

विधि चैत्य के होते हुए निश्राकृत चैत्यमें हमेशा जाने से प्रायश्चित्त लगता है मह

मूल—विहिचेइयंमि सन्ते, पइदिणगमणे य तत्थ पिछत्तं। समउत्तं साहूण पि, किमंगमबलाण सङ्घाणं॥७॥

अर्थ जहां कहीं विधि चैत्य के वर्त्तमान होते हुए उन पार्श्वस्थावसन्न साध्वाभासों के निश्राकृत चैत्य में प्रति दिन जाने से साधुओं के लिये भी शास्त्रकारों ने प्रायश्चित्त फरमाया है। उसी में शास्त्रीय शक्ति से निर्बल ऐसे श्रावकों के लिये तो कहनाहीं क्या ? अर्थात् उनको तो वहां हमेशा जाने में पद २ पर प्रायश्चित्त का अधिकारी होना ही पडता है। अतः ऐसे निश्राकृत चैत्य में हमेशा नहीं जाना चाहिये। अपबाद से कभी-कभी जाने की आज्ञा है।।।।।

अब सम्यक्दृष्टि श्रावक साधुओं को जहां कर्तई नहीं ऐसे चैटाका खरूप बताते हैं—
मूल---मूलुत्तरगुणपिडसेविणो य, त तत्य संति वसिहसु ।
तमाणाययणं सूत्ते, सम्मत्तहरं फुडं वृत्तं ॥८॥

अर्थ—साधुओं के पश्चमहाव्रतादि मूळ—खास गुणों के एवं पिण्ड विशुद्धि आदि उत्तर गुणों के प्रतिकूळ आचरण करने बाळे – मूळोत्तर गुण प्रति सेवी साधु वेस मात्र धारण करने वाळे द्रव्यिळगी जहां – वसितओं में स्थानों में मंदिरों में रहते हैं। उस स्थान को सूत्रों में स्पष्टतया सूत्रोंमें सम्यक्त्व नाशक फरमाया है।।८।।

१—जत्थ साहाम्मियया बहवे, भिन्नचित्ता अणारिया।
मूलगुणपिडसेवी, अणाययणं तं वियाणिहि ॥१॥
जत्थ साहम्मिया सन्वे, भिन्नचित्ता अणारिया।
उत्तरगुणपिडसेवी, अणाययणं तं वियाणिहि ॥२॥
जत्थ साहम्मिया बहवे, भिन्नचित्ता अणारिया।
लिंगवेस पिडच्छिन्ना, अणाययणं तं वियाणिहि ॥३॥

अर्थ जहां जूदे-जूदे वृत्तवाले आनार्यप्राय मूलोत्तर गुणके प्रतिकूल आचरणवाले एवं जूदे-जूदे लिंगवेश भूषावाले समानधर्मी साध्वाभास रहते हैं वह अनायतन नहीं जाने योग्य स्थान होता है।

मूळ—जत्थ वसंति मढाइसु, चियदव्यनियोगनिम्मिएसु च । साहम्मिणो त्ति छिंगेण, सा थली इय पकप्पुत्तं ॥९॥ तमाणाययणं फुडमविहिचेइयं, तत्थ गमण पडिसेहो । आवस्सयाइ सुत्ते, विहिओ सुसाहु-सहूाणं ॥१०॥

अर्थ जहाँ चैत्यद्रव्य-देवद्रव्य के उपयोग से बने हुए मठ-उपाश्रय आदि में लिंगसे-वेशसे साधर्मिक साध्वाभास रहते हैं उसको-साधर्मिक स्थली श्रीनिशीथ सूत्र में बताई है। जैसे थली को नमस्कार आदि निष्फल होता है ठीक वैसे ही द्रव्यलिंगी साध्वाभासों से परिगृहीत चैत्यप्रतिमादि वन्दनभी निष्फल होता है। वह स्पष्ट रूप से अनायतन अविधि चैत्य होता है। वहाँ जानेके लियेभी आवद्ययक आदि सूत्रों में सुविहित साधु और तद्वयायी श्रावकों को निषेध किया गया है। १-१०॥

मूल—जो उरमुत्तं भासइ, सदहइ करेंद्र कारवे अन्नं । अणुमन्नइ कीरंतं, मनसा वायाए काएणं ॥११॥ मिच्छदिटी नियमा, सो सुविहियसाहुसावएहिं पी। परिहरणिज्जो जदंसणे वि, तस्सेह पच्छित्तं ॥१२॥

अर्थ — जो व्यक्ति साधु या श्रावक उत्सृत्र बोलता है। वैसी श्रद्धा रखता है और वैसे ही आचरण करता है, दूसरों से भी वैसे ही आचरण करवाता है एवं कराते हुए उत्सृत्र मूलक आचरण का मन वचन और काया से अनुमोदन करता है, वह व्यक्ति नियम से-निइचय करके मिथ्याद्दि होता है। सुविहित-आगमानुसारो आचरण करने वाले साधु एवं श्रावकों को उन उत्सृत्र आचरण वाले व्यक्ति का दूर से ही परिहार-त्याग कर

#### अर्थात्

आशापल्ली में सेद्धान्तिकचूड़ामणि श्रीजिनपत्तिसूरी स्वरंजी ने श्रीप्रद्युम्नसूरि जी के साथ आयतन अनायतन के संबंध में औधनिर्युक्त्यादि आगमों के अनुसार आयतन को स्थापित कर अनायतन का निराकरण किया था। यह इतिहास पट्टावली में भी मिलता है।

<sup>9—</sup>अत एव श्रीआशापल्यां पूर्व सैद्धान्तिक चक चूड़ामणिभिर्वादोन्द्रद्विपद ( द्वीप ) घटा विद्वावण केसिरिभिनिश्छद्व ग्रुद्धिकयाकारिभिः श्रीजनपितसूरिभिः श्रीप्रद्युम्नसूरिभिः सहायतनानायतनवादं कुमर्वाणैः सकलान्याचार्यचक्रप्रत्यक्षं औघनियुक्त्यादि सिद्धानुसारेण सिवस्तरमायतनं संस्थाप्यानायतनं निराचके, अतो अनायतन परिहारे सर्वसाधुभिः सम्यग्दिष्ट श्रावकेश्च यतित्वयम् । इति टीकाकारः

देना चाहिये। उन<sup>े उ</sup>त्सूत्राचारियों के दर्शन करने-देखने से भी प्रायश्चित्त छगता **है**।।११-१२।।

मूल—धम्मत्थमन्नतित्थे, न करे तवन्हाण-दाण-होमाई। चियवंदणं निकालं, सक्कत्थएणवि सया काहं॥१३॥

अर्थ-अन्य तीर्थों में धर्म के लिये तप-स्नान-दान-होम आदि न करे एवं सम्यक्त लिये बाद ऐसा अभिग्रह रखे कि—में हमेशा ही शकस्तव-नमुत्थुणं पाठ से त्रिकाल चैत्यवन्दन करूंगा।।१३।।

मूल-संपुन्नं चियवंदण, दोवाराओ करेमि छमासं। अहसयं परिमहीण, सायरं तह गुणिस्यामि॥१४॥

अर्थ — सम्यक्त्व स्वीकार के बाद छह महीने तक संपूर्ण चैत्यवंदन करूंगा। एवं १०८ वार परमेष्ठिमंत्र श्रीनवकार मंत्रका जप करूंगा।।१४।।

मूल—जावज्जीवं चउवीसं, उद्दिहर्डमि चउदसीसुं च। पुँनिम वीयएगारसि, पंचमि दोकासणाइ तवं ॥१५॥

> ९ — उत्सूत्रभासगा जे ते दुक्तरकारगावि सच्छंदा। ताणं न दंसणं पि हु, कप्पइ कप्पे जओ भणियं॥१॥ कठ्ठं कर्रति अप्पं दिमंत, द्व्वं वयंति धम्मत्थो। इक्कः न चयि उस्सुत्तं-विसलवं जे बुद्धुंति॥२॥ उस्सुत्तदेत्रणाए चरणं नासिति जिणवरिंदाणं। वावन्नदंसणा खलु न हु लब्भा तारिसा दठ्ठुँ॥३॥ पयमक्खरं पि इक्कं जो, न रोवेइ सुत्त निदिठुं। सेसं रोवंतो वि हु, मिच्छिदिठी जमालिव्व ॥४॥ (भावार्थ)

दुष्कर किया करने वाले भी जो स्वेच्छाचारी उत्सुत्र भाषक हैं उनका दर्शन नहीं करना चाहिये। ऐसा कल्प में फरमाया है। आगमों की एक बात भी नहीं मानता हुआ जमाली के जैसे मिथ्यादिष्ट हो जाता है।

२— नवकारेण जहन्ना, दंडग थुइ जमलिक्समा नेया । संपुन्ना उक्की सा, विहि जुत्ता बंदणा होई ॥१॥ अर्थात्

सिद्धात में पूर्वधरों ने तीन प्रकार से चैत्यवंदना वताई है। नमस्कार से जघन्य, दण्डक स्तुति आदि से मध्यम, और सम्पूर्ण विधि से युक्त उत्कृष्ट चैत्यवन्दना होती है। इस सम्बन्ध में विशेष विधि देवबन्दन भाष्य आदिसे जानना चाहिये॥ अर्थ — सम्यक्त्व प्राप्ति के बाद श्रावक को जीवन पर्यत कम से कम चौवीस नवकार मंत्र जपने ही चाहिये। उद्दिष्ट-अमावस्या अष्टमी चतुर्दशी में और पूर्णिमा द्वितीया एकादशी पंचमी की पर्व तिथियों में वियासना आदि करना चाहिये॥१४॥

मूल—पंचुबरिचउविगई, हिम-विस-करगे य सन्वमट्टी य । राइभोयणगं चिय, वहुबीयअणंतसंघान ॥१६॥ घोलबडा वाइंगण, अमुणियनामाणि पुष्फफलियाइं। तुच्छफणं चलियरसं, वज्जह वज्जाण बावीसं ॥१७॥

अर्थ — उद्ंबर उंतरा के बड़ के प्लक्ष के गूलर के और पीपल के फल, ये पांच उदुम्बर संज्ञा से प्रसिद्ध हैं। इनको ४ चार महाविगइ-मद्य-मांस-शहद और मक्खन इनको ह बरफ को १० अफीम-संखिया आदि विष को ११ वर्षाद में पड़ने वाले गड़ों को १२ सब प्रकार की मिट्टी को १३ रात्रीभोजन को १४ जिसमें बीज बहुत हैं असात्विक बहु बीज फलों को १६ जो जमीन के अंदर पैता होते हैं— जो काट कर बोने पर ऊग जाते हैं— ऐसे अनंत कायिक कांद्रे आलू आदि फलों को १६ संघाना-अथाणों को १७ गरम न किये हुए दही मट्टो आदि में डाले हुए बड़े-घोलवड़ों को १८ बेंगन को १६ जिन फलों को आप भी न जानता हो न दूसरा ही कोई जानता हो— ऐसे अज्ञात पुष्प फलों को २० पीलू-पीचू आदि तुच्छ फलों को २१ जिसका रस चलायमान हो गया है—ऐसी चिलतरस वस्तु को २२ इन बाबीस छोड़ने योग्य अभक्ष्य वस्तुओं का है भव्यात्मा गुमुक्षुओं १ अपने हित के लिये छोड़ दो।।१६-१७।।

१—भयवं बीय पमुहासु पंचसु तिहिसु अणुट्टाणं कयं किं फलं होइ ? गोयमा बहुफलं भनइ जेओ णं जीवे पाएणं एयासु तिहिसु परभवाउयं बंधइ । तम्हा समणेण वा समणोए वा सावएण सावियाए वा विसेसओ धम्माणुट्टाणं कायव्वं । महानिशीथ सूत्रे—

२—अनंतकाय बत्तीस प्रकार के होते हैं उनके नाम— सव्वायकंदजाई, सूरणकंदो य वज्जकंदो य। अइहलिहा य तहा, अहं तह अल्लकच्चूरो॥१॥ सत्तावरी विराली, कुमारी तह थोहरी गिलोइ य। ल्हसणंवंस करिल्ला, गज्जर तह लोणओ लोढा॥२॥ गिरिकन्निकसलपत्ता, कसेल्गा थिग्गअल्लमुत्थाय। तह लूणस्क्छल्खली, खिल्लुडो अमय वल्ली य॥३॥ मूला तह भूमिरसा, विरहा तह ढक्कवत्थुलो पढमो। स्यरवल्लो य तहा, पल्लंको कोमलं-बिलिया॥४॥

# मूल—संगरहलि-मुग्ग-मुहट्ट-मास-कंडुपमुक्खवियलाई। सह गोरसेणन जिमेए य. राइत्तियं न करे॥१८॥

अर्थ—सांगरफिलयें सांगरियें, मूंग, मौठ, उड़द, कंडुक धान्य विशेष आदि दो दल बाले अनाज—(कठोल धान्य बाल चंबले, चणे, तूअर-अरहर, कुलथी, मसूर, मेथी आदि जिनकी दो फाड़ें होती हैं ऐसे द्विदल धान्य) विना गरम किये गोरस में दही-छाल-मठ्ठे आदि में नहीं खाने चाहिये। न राइता ही बनाना चाहिये॥१८॥

द्विदल के लक्षण को बताते हैं --

मूल—जिम्म य पिलिञ्जंते, मणयं पि न नेहिनग्गमो हुजा। दुन्नियदलाइ दीसंति, मित्थिगाईण जह लोए॥१९॥

अर्थ—घट्टी में पीसने पर जिसमें से तेल का निर्गम नहीं होता, तेल नहीं निकलता है। एवं जिसमें दो दल प्रत्यक्ष दींखते हैं। जैसे कि लोक में मेथी आदि धन्या में देखा जाता है। उनको दिदल कहते हैं।।१६।।

मूल—निसि न्हाणं वज्जेमि, अच्छाणिएणंबुणा दहाईसु । अंदोल्णं च वज्जे, जीयाण जुज्झावणाई य ॥२०॥

अर्थ—सम्यक्त्व को प्रहण करने वाला श्रावक प्रतिज्ञा करके ताकि में रात्री में स्नान नहीं करूंग। अनलाने पानो से स्नान नहीं करूंगा। होद, कुँए तलाव वाविड्यो में भी स्नान नहीं करूंगा। अर्थात दिन में जीवाकुल भूमि को लोड़ कर कपड़े से लने हुए परिमित पानी से श्रावक को स्नान करना चाहिये। हिंडोले की कीड़ा को भी नहीं करनी चाहिये स्व-परोपघातक होने से। मूर्गे-सांढ आदि जीवो को परस्पर में लड़ाना नहीं चाहिये। ऐसा करने से उन अवोध जीवों का नाश होता है और उनके संरक्षकों में वैर वृद्धि होती है। अतः ऐसे विघातक काम श्रावक को लोड देने देने चाहिये।।२।।

मूल—न वहेमि पाणिणां न य भण्णमि भासं मुसं न य मुसामि । परदव्वं परजुवइं नामियमिह परिग्गहं पि करे ॥२१॥

आलू तह पिंडालू वत्तीसं जाणिऊण अणंताइं। एयाइं बुद्धिमणा वज्जेथव्वा पयरोण ॥५॥

9 कई लोग मृंग मौठ आदि का तो कच्चे गोरस के साथ उपभोग नहीं करते परंतु सागरियां, बांडलिये को फलियां आदि के लिये कच्चे दही छाछ का परहेज नहीं करते हैं। वे लोग मृंग-मौठ आदि को तो धान्य द्विदल मानते हैं, और सांगरियां वांडलिये की फलियां आदि को काष्ठ द्विदल मानते हैं। किन्तु सिद्धांत में द्विदल के संबन्ध में ऐसे भेद नहीं बताये हैं। अतः विवेकियों को कच्चे दही छाम महें आदि में किसी भी द्विदल को नहीं खाना चाहिये।

अर्थ—सम्यक्त को स्वीकार करने पर श्रावक को बाहर व्रत पालन करने चाहिये। सब प्रकार के नियमों में मूलभूत पांच अणुव्रत होते हैं। उनमें पहिला व्रत यह है कि-प्राणियों को चलते फिरते आंखों से दीखते स्थूल जीवों को बिना कारण अपराधीको नहीं मारू गा। दूसरा व्रत-मूषा भाषा-जिसके बोलने से उत्तम लोगों में निंदा हो, एवं राजा से दंडित हो एवं दूसरों का घात होता हो—ऐसी असत्य वाणी नहीं बोलूँगा। तीसरा व्रत-विना दिये हुए दूसरे के द्रव्य को नहीं छूँगा अर्थात् चोरी नहीं करू गा। चौथा व्रत-ख स्त्री में संतोष रखते हुए पर स्त्री का संगमी नहीं करू गा। पांचवां व्रत – जरूरत से जादा अमित परिप्रह धन-धान्य-क्षेत्र आदि का संग्रह नहीं। रखूँगा।।२१।।

मूल—बहुसावड्जं वाणिङ्जमिव, सया तिव्वलोहओ न करे। बहुलोयगरहणिङ्जं, विज्जाइकम्मं पि वज्जेइ॥२२॥

अर्थ हमेशा तीव्र लोभ से अधिक पाप वाले व्यापार श्रावक को नहीं करने चाहिये। एवं बहु लोक गईणीय धोवी, चमार, नाई, आदि नीच जाति के काम भी नहीं करने चाहिये। अथवा-गर्भपातनादि बहु लोक गईणीय वैद्य-डाक्टर आदि के का भी नहीं करना चाहिये।।२२।।

मूल-रायनियोगाइगयं, खरकम्मं परिहरामि जहुसत्ति । पवयणसाहम्मिणं, करेमि वच्छल्लम विगप्पं ॥२३॥

अर्थ—राजा आदि की नौकरी में रहते हुए भी कठोर कर्म को यथाशक्ति छोड़ना चाहिये। एवं जैन प्रवचन-शासन को समान रूप से मानने वाले साधर्मि बन्धुओं के प्रति तन मन धन से वात्सल्य अवि-कल्प-भेद्भाव के बिना करना चाहिये। इसके लिये भी श्रावक को अभिग्रह रखना चाहिये।।२३।।

साधर्मिकों के साथ कैसे बरतना चाहिये यह बताते हैं— मूल—तेहिं समं न विरोहं करोमि न च धरणगादि कलहं पि। सीयंतेसू न तेसिं सड़ विरिए भोयणं काहं ॥२४॥

अर्थ—उन साधर्मी वंधुओं के साथ कदापि विरोध नहीं करूंगा धरणा '-हिप्री-जप्ती आदि छड़ाई मगड़े भी उनके साथ नहीं करूंगा। साधर्मिक छोग तन-धन से या

<sup>9—</sup>श्रावक इन पांच अणुवतों की रक्षा के लिए ३ गुण वत, और ४ शिक्षा वत रखते हैं। श्रावक के बारह वत होते हैं। जिज्ञास अन्यत्र से जानें।

किसी और प्रकार से दुःखी हों उस हातलमें शक्तिके रहते उनका दुःख' मिटाये बिना भोजन भी नहीं करूंगा ॥२४॥

मूल—दम्माउ होणतरगं, जिणभवणे न साडगं दाहामि । अणुचियं नट्टं गीयं च, रासयं आसणाई वि ॥२५॥ निट्ठीवणखिवणाई, सब्वं चासायणं न य करेमि । सजिण-जिणमंडवं ते कारणसुयणं च मुक्कलयं ॥२६॥

अर्थ—द्रम्म नामक द्रव्य से कमती मूल्य में आना वाला कपड़ा जिन मंदिर में नहीं दूंगा। अनुचित नृत्य-गीत-रास गरबे आदि एवं अनुचित आसनादि नहीं करूंगा। थूंक-खलार-नाकका मैल फकना आदि सब प्रकार की आसातना नहीं करूंगा। जहाँ जिनेक्वर देव की प्रतिमा विराजमास है ऐसे जिन मंडप में सोना भी निषद्ध है। कारण विशेष होने पर सोना मोकला रखता हूँ। अर्थात् गाढ कारण होने पर सो सकूँगा।।२१-२६।।

मूल—नाणायरियाणमयंतराणि, सुत्तुत्तजुत्तिबज्झाणि । सोऊण कुसत्थाणि य, मन्नामि य दुक्खजणगाणि॥२७॥

<sup>9—</sup>विवायं कलहं चेव, सव्वाहा परिवजाइ।
साहाम्मिएहिं सिद्धं, तु जओ सुत्ते वियाहियं॥१॥
जो किर पहरइ साहम्मियंमि, कोवेण दंसणमणम्मि!
आसायणं चो जो (सो) कुणइ, निक्कियो लोगबंधूणं॥२॥
आणाय वहंतं जो उव दृहिज मोह दोषेण।
तित्थयरस्स सेयस्स य, संघस्स य पचणीओ सो॥३॥
साधमिकुलके नवांग वृत्तीकार श्री अभयदेव सूरी।
सो आत्थोतं च सामत्थं, तं विन्नाण मणुत्तमं।
साहम्मियाणा कज्जंमि, जंवच्चंति सुसावया॥१॥

२ — द्रम्माद् भीमप्रिय-विसर्लाप्रय-नामकात्-इति टीकाकारः ।

३— खेलं केलि कालिं कला कुललयं तन्बोल मुग्गालयं, गाली कंगुलिया सरीरधुवणं केसे नहे लेहियं। भक्तोसं तय पित्त वंत दसणे विस्सामणं दामणं दंत त्थि नह गंड नासिय सिरो सुत्त छवणं मलम् ॥१॥ मंतं मीलण लोलयं विभजनं भण्डार दुष्ठासणं छाणी कप्पड दालि पप्पड वडी विस्सारणं नासणं। अक्षंदं विकहं सरत्थघडणं तेरिच्छ संठावणं, अग्गीसेवणं रंधणं परिखणं निस्सीहियाभंजणं॥२॥

अर्धा - अनेक आचार्यों के सूत्रोक्त युक्तियों से बाह्य आगम युक्ति विकल जूदे २ १ मतान्तरों को एवं कुशास्त्रों को सुन कर निद्दिचत रूप से मानूंगा किये भवान्तरों में दु:ख देने वाले हैं। ऐसा मान कर उनमें श्रद्धा नहीं करनी चाहिये॥२७॥

(शार्दु छ विक्रीड़ित वृत्तम् )

मूल—सञ्बन्तूण-मयं मएण रहिओ सम्मं सया साहए, भञ्बाणं पुरओ पवाहविरओ निच्छम्म निम्मच्छरो । सो मे धम्मगुरु सया गुणिगुरू कल्याणकारी बरो, लग्गो जो जिनदत्त सोहणपहे नीसेससुक्खावहे॥२८॥

अर्था—जो सर्वज्ञ वीतरराग भगवान तीर्थकर देव के मत को मद रहित होते हुए सदा मछी भाँति साधते हैं। जो भव्यात्माओं के सामने लोकप्रवाह से अलग रहते हुए धर्मोपदेश सुनाते हैं। जो कपट रहित और मात्सर्य भाव से मुक्त हैं। जो गुणियों के गुरु हैं कल्याणकारी हैं एवं जो ज्ञान दर्शन चारित्र में प्रधान हैं और समस्त सुल को वहन करने वाले जिनदत्त-श्रीजिनेदवर भगवान द्वारा दिये हुए—उपदेश द्वारा दिलाये हुए शोभन पवित्र मार्ग में प्रवृत्तिशील हैं वे ही महात्मा मेरे हमेशा के धर्म गुरु हैं। ऐसी पवित्र भावना सम्यक्त्वधारी श्रावक को रखनी चाहिये। इस श्लोक में प्रकारान्तर से कर्त्ता अपना (जिनदत्त सूरि) ऐसा नाम भी सृचित कर दिया है।

छती वाणह सत्थ चामर मणोणेगत्त मन्भंगणं सिच्ताणमवाय चायमिजिए दिट्टीअ नो अंजलो । साडे गुत्तर संग भंग मउडं मोलिं सिहरोसेहरं, हुड्डा जिड्डहगंडियाइरमणं जोहार चंडिक्सयं ॥ ३ ॥ (६५) रेकारं घरणं रणं विवरणं बालाण पल्लिययं, पाऊ पायपसारणं पुडपुडो पंकं रडं मेहुणं। जूया जेमण गुज्म विज्ञ विणजं सिज्जं जलुमज्जणं ए माइ य सवज्ज कज्ज मुजओ वज्जे जिणिदालये ४ ॥ (८४)

१—देवगृहवास, देव द्रव्य भाक्षण, यतिदेव पूजा, श्रावक मुख्यत्रस्त्रिका, स्थापनाचार्य प्रतिक्रमण, देवाप्रबलिप्रदानात्रिक मांगलिक्यादि प्रतिषेधन, प्राप्तक शोतल जलदानगलनक प्रहण निवारण, जात सूतक-मृतक सूतक रजक तंतु वायादि नीच जित सकत वस्त्र पात्र भक्त पानक खादिभ स्वादिम रूप चतुर्विधाहार-प्रहण, पर्व तिथि कल्याणिक तिथि वर्जित तिथि पोषध प्रहण ...... रूपवाणि ।।

## ॥ इति चैत्यवन्दन-कुलकम् समाप्त ॥

श्रो श्री १०८ श्रो श्रोमज्जिनदत्तसूरीश्वर विहितं

# ॥ संदेह-दोलावली ॥

अपर नाम

### कतिपय संशय पद प्रश्नोत्तर

प्रकरणम्

( अनुवादक-श्रीमिक्जनहरिसागरसूरी )

पिडविम्बिय पणयजयं, जस्संघिरहोरुमुउग्मालासु । सरणागयं व नज्जइ, तं निमय जिणेमरं वीरं ॥ १॥

अर्था -- प्रणाम करता हुआ जगत् जिनके पद-नख रूपद्र्पणोंमें प्रतिविम्बत होता हुआ शरणागत के जैसे देखा जाता है। उन शासनाधीश्वर जिनेश्वर श्रोत्रीरप्रभु को विनय वन्दन कर के।

कइवयसंदेहपयाणमुत्तरं, सुगुरुण संपयाएणं । बुच्छं मिच्छतमओ तमन्नहा होइ संमइयं ॥२॥

अर्था—सुविहितगीतार्थ गुरु देवों के सम्प्रदाय के अनुसार कितनेक संदेह स्थानों के उत्तर को मैं कहूँगा! इसिलिये कि उसके कहें विना सांशयिक नामका मिथ्यात्व होता है।

सुगुरुपयदंसणं पइ कयाभिलासेहि सावयगणहि । परमसुहकम्मपयडिप्पडिसिन्दतिहसंगेहि ॥ ३॥

अर्था —श्री सद्गुरु महाराज के दर्शनों के प्रति जिनकी अभिलापा है, परंतु अशुभ कर्मप्रकृति के उदय से प्रतिविद्ध हो रहें हैं श्रीगुरुमहाराज के इष्ट दर्शन सत्संग जिनके ऐसे अनेक देशीय श्रावक समुदायों को —।

> गीयत्थाणं गुरूणं , अदंसणाओ कहं भवे सवणं । सवणं विणा कहं पुणः धमाधम्मं विलक्षिवज्जा ॥४॥

अर्था—गीतार्थ सद्रुगुओं के दर्शन नहीं होने से शास्त्र श्रवण कैसे हो। फिर शास्त्रों को सुने विना धर्म को एवं अधर्म को कैसे पहिचानें। अर्थात् गुरु दर्शन-सत्संग के विना धर्माधर्म को पहिचना मुश्किछ है।

कहमित्य पयणट्टां, धम्मो संभवइ कहमधम्मो य। धम्मो वि दुहा इह, दव्वभावमेएहिं सुपसिद्धो त्ति॥५॥

अर्थ — इस संसार में किस प्रकार प्रवृत्ति करने से किस प्रकार का धर्म होता है हाला कि लोरू दिसे धर्म और अधर्म को सभी जातते हैं। परन्तु यथार्थ अनुष्ठान ज्ञान का अभाव गुरुगम के विना रहता ही है। एवं यथार्थ अनुष्ठान के विना कार्य सिद्धि भी नहीं होती। द्रव्य और भाव इन दो भेदों से धर्म भी दो प्रकार का होता है, यह बात तो सुप्रसिद्ध ही है।

गडुग्यिपवाहाओ-जो पइनयरं दीसए बहुजणेहिं। जिणगिहकारवणाई, सुत्तविरुद्धो असुद्धो य ॥६॥

अर्थ—गाडरियाप्रवाह से—अविचारपूर्ण प्रवृति से प्रत्येक नगर गांव आदि में शुभाचार रूप होने से यह धर्म है, ऐसा जो धर्म है। जिसमें कि अविधि पूर्वक जिन मंदिर बनाना-पूजना आदि कार्य होते हैं। वह धर्म सूत्रविरुद्ध, और अशुद्ध माना जाता है। क्यों कि उसमें सद्गुरुओं की सत् शास्त्रों की आज्ञा नहीं होती।

सो होई द्व्यधम्मो अपहाणा नेय निट्युई जणइ। सुद्धो धम्मो विओ, महिओ पडिसोयगामीहिं॥७॥

अर्थ — सूत्र विरुद्ध एवं अशुद्ध ऐसा वह शुभाचार रूप धर्मभी द्रव्य धर्म कहा जाता है। वह अप्रधान होने से निवृत्ति-परमानन्द रूप मुक्ति को पैदा नहीं करता। आगम विहित, गीतार्थगुरु अनुमत प्रतिश्रोतगामी-त्याग मार्ग को स्वीकारने वाले संयमी पुरुषों द्वारा अराधित, ऐसा दूसरे प्रकार का विचार पूर्वक किया हुआ धर्म-भावधर्म माना जाता है, एवं वह शुद्ध है।

जंण कएणं जीवो, निवडइ संसारसागरे घोरे। तं चेव कुणइ कज्जं, इह सो अणुसोयगामी उ ॥८॥

अर्था — जिस काम के करने पर जीत्रात्मा घोरसंसार सागर में गिर जाय — उस कामको जो करता है, उसको इस प्रवचन में अनुश्रोत्रगामी बताया है।

जणाणुडाणेणं खविय, भवं जंति निव्वुइं जीवा। तक्करणरुई जो किर' नेओ पडिसोयगामी सो ॥९॥

अर्था—जिस अनुष्ठान-क्रिया कलापको करके जीव अपने संसार को मिटा करके निर्वाण धाम में पहूँच जाते हैं। उस अनुष्ठान को करनेकी रुचि-वाला मनुष्य निश्चय करके प्रतिश्रोतगामी शास्त्रों में बताया है ऐसा जानना चाहिये।

पढमगुणहाणे जे जीवा, चिह्नंति तेसि सो पढमा । होइ इह दन्वधम्मो, अविसुद्धो वीयनामेणं ॥१०॥

अर्धा पहिले मिथ्यत्वगुणस्थानकमें जो जीव रहते हैं, और वे जो अनुष्ठान-क्रिया करते हैं, उनको वह पहिला द्रव्यधर्म अविशुद्ध इस दूसरे नाम वाला होता है। अर्थात् मिथ्यात्वीयों का आचरण अविशुद्ध नामका द्रव्य धर्म है।

> अविरयगुण्डाणईसु, जेय ठिया तेसि भावओ बीओ। तेण जुआ ते जीया, हुंति सबीआ अओ सुद्धो ॥११॥ पढमंमि आउबंधो, दुक्करिकरियाओ होइ देवेसु। तत्तो वहुदुखपरंपराओ, नरितरियजोईसु॥१२॥

अर्था—अविरतसम्यग्दिष्टगुणस्थान आदिमें जो रहे हुए हैं उनका शुभ अनुष्ठान-धर्म-दूसरा भाव धर्म है। उससे संपन्न जो जीव होते हैं वे बोधिजीज करके सहित होते हैं अत: यह दूसरा शुद्ध भावधर्म है। अर्थात् पहिला साधुओंका शुद्ध भावधर्म दूसरा गृहस्थों का शुद्ध भाव धर्म।

अर्थ —पहिले द्रव्यधर्मके के अधिकारी दुष्कर-कठोर किया का आचरण करके देव संबंधी आयुष्य का बंध करके देवता में पैदा होते हैं। बाद में विषयभोगकी तल्लीनता के कारण नर निर्यं च आदि दुर्गतियों में बहुत दु:ख परंपराओं को भोगते हैं —ऐसे जोवोंके ि हो कहा जाता है –राजेसरी नरकेसरी"।

मूल—बीएविमाणवज्जो आउयबंधो न विज्जाए पायं। सुखित्तकुले नरजम्म, सिवगमो होइ अचिरेण॥१३॥

अर्थ दूसरे भावधर्म के अधिकारी के वैभानिक देवों के सिवाय नीच जाती के देवता तक का आयुष्य प्राय: करके नहीं बंध होता। भाव धर्माधिकारी जीव वैभानिक देव होकर मुक्षेत्र और मुकुछ में मनुष्यजन्म प्राप्त कर फटपट मोक्षगामी होता है।

मूल—पाणिवहाई पावडाणाणहारसेव जं हुंति। होइ अहम्मो य तेसु पवट्टमाणस्स जीवरस ॥१४॥

अर्थ-प्राणीवध-हिंसा आदि पापके अठारह स्थानक जिसके करने से होते हैं। उन कामों में प्रवृत्ति मान जीवको अधर्म होता है।

मूल—तत्तो तिरियनरयगई, अद्दं च दुन्निः झाणाइं। सग्गापवग्गा-सुहसंगमो कहं तस्स सुमिणे वि॥१५॥ अर्थ—उन पापस्थानों के सेवनसे हुए अधर्म से तियँच गित और नरक गित होती है। उनमें भी आर्तध्यान और रौद्रध्यान ये दोनों दुर्ध्यान बने रहते हैं। इस हालत में उस अधर्म का आचरण करने वाले को स्वप्न में भी स्वर्ग और मोक्षसुलका संगम कैसे प्राप्त कर सकता है ? अर्थात् नहीं हो सकता।

मूल—तम्हा कयसुकयाणं सुगुरुणं दंसणं फुडं होइ। कत्तो निष्पुण्णाणं गिहम्मि कष्पदुमुष्पत्ति॥१६॥

अर्थ—इसिलये किया है सुकृत-पुण्य जिनने ऐसे पुण्यवंतों को श्रीसद्गुरु महा-राज के दर्शन प्रत्यक्ष में प्राप्त होते हैं। यह भी ठीक ही है कि निष्पुण्य-भाग्यहीन आदमी के घर कत्पद्रम की उत्पत्ति कहां से हो।

मूल—भवा वि केइ नियकम्मपयिडपिडकुलयाइ संभूया। जत्य सुसाहुविहारो संभइ न सिद्धिसुक्खकरो॥१७॥

अर्थ — कितनेक भव्यात्मा भी अपने कर्मों की प्रकृतियों की प्रतिकूछता से वहां पैदा होते हैं, जहां सिद्धिसुख को करनेवाला सुसाधुओं का बिहार (असंयम क्षेत्र की प्रधानता के कारण) नहीं होता।

मूल—पयईए ऽ वि हु तेसिं, सद्धम्मपसाहणुङ्जयमणाणं । सुगुरुणं अदंसणओं, संदेहसयाणि जायंति ॥१८॥

अर्था—स्वभाव से ही सधर्म की साधना में उत्कण्ठित होनेवाले उन भव्यात्माओं के दिलमें श्रीसद्गुरु महाराज के अदर्शन (संसर्ग) से सैकड़ों संदेह पैदा होते हैं।

मूल—ते सन्देहा सन्त्रे गुरुणा विहरंति जत्थ गीयत्था । गंतु पुठुन्वा तत्थ इहरहा होय मिच्छत्तं ॥१९॥

अर्था—उन सभी संदेहों को जहाँ श्रीसद्गुरु महाराज विचरते हैं वहां जाकर पूछ छेने चाहिये। अन्यथा अतत्त्वश्रद्रानरूप मिथ्यात्त्व की प्राप्ति होती है।

मूल-संसइयमिह चउत्थं, निस्सन्देहाण हेाय सम्मत्तं । जुगपवरागमगुरु, लिहिय वयणदंसणसुईहिते।।।२०॥

अर्थ—सन्देहांके निवारण न होने पर सांसायिक नामका चौथा भिथ्यात्त्व होता है। इसी प्रकार जिनके संदेह मिट जाते हैं उन निस्सन्देह भाव वालों को निर्मल सम्यक्त्व पैदा होता है। युगप्रधानबोधवाले गुरुमहाराजाओं के लिखे हुए वचनों को सिद्धान्तोंका वेक दृष्टि से देखने एवं सुनने से सन्देह नष्ट होते हैं।

मूल—तो ते भव्वा जेसिं, होइ सडावस्सए वि इइबुद्धी। कह सिद्धंते वुत्तं, भव-सिव-दुह-सुहकरं एयं॥२१

अर्थ — कितनेक लोग मन्दिर आदि के संबन्ध में तर्क करना उचित मानते हैं। परन्तु सडावश्यक किया में नहीं। उन लोगों को ध्यान में रखते हुए प्रन्थ कार फरमाते हैं कि — आवश्यक में भी द्रव्य-भाव आदि अनेक रूपता होने से सडावश्यक में भी इस प्रकारकी तर्क बुद्धि जिनके दिलमें उत्पन्न होती है कि सिद्धान्त में आवश्यक किस प्रकार फरमाया है ? वह संसार का हेतु है ? या मोक्षका ? सुखकारी है ? या दुख:कारी ?। इस प्रकार सडावश्यक में तर्कणा करने वाले वे लोग भव्य-सुन्दर प्रकृति वाले ही हैं।

मूल—एसे। किर सन्देहे। जायइ केसि पि इत्य भव्वाणं।
परिग्गहपरिमाणं सावगेण एगेण जं गहियं॥२२॥
मूल-तं अन्नो विहु भव्वो, घित्तुणं पालय पहत्तेणं।

जय ता जुत्तं किमजुत्तमित्थ तत्थुत्तरं एयं ॥२३॥

अर्थ—िकतनेक भन्यात्माओं को यहां यह सन्देह होता है कि एक श्रावक ने जैसे परिगाहपरिमाण ब्रत को छिया है उसको साक्षी मानकर उसी तरह से यदि कोई दूसरा भन्यात्मा श्रावक परिग्रहपरिमाण व्रत ठेकर प्रयत्न पूर्वक पालन करता है। अर्थात् संयोग वशात् गुरु साक्षी से व्रत नहीं लिया—तो वह परिप्रहपरिमाण व्रत का पालन उचित है ? या अनुचित ? इस प्रकार का प्रश्न होने पर उसका उत्तर यह है कि—।

मूल—भवभिरू संविग्गो, सुगुरुणं दंसणिम असमत्थो । ता तं पविजिज्जणं, पालइ आराहगो से। वि ॥२४॥

अर्थ -गुरुसाक्षी से गृहीत परिम्रहपरिमाण व्रत वाले के परिम्रह परिमाण को देखकर कोई भवभीर संसार से उद्धिग्न चित्तवाला सद्गुरु महाराज के दर्शन करने में असमर्थ ही हो उस हालत में उस परिम्रहपरिमाण व्रत को अपना कर उक्त मर्यादा से अगर पालन करता है तो वह आराधक भगवान का आज्ञाकारी ही है।

अति प्रसंग को निवारणार्थ कहते हैं-

मूल--जइ तं गीयत्थेहिं, सुगुरुहिं दिहमित्य सत्थे।तां । ता तं परेवि गिण्हउ, तग्गहणं नन्नहा जुत्तं ॥२५॥

अर्थ — अगर वे वह परिम्रहपरिमाण गीतार्थ सद्गुरुओं द्वारा देखा गया है और चित्र वह शास्त्रोक्त है तो उसको दूसरा भी ग्रहण करो। यदि ऐसा नहीं है, तो वह महण करना भी युक्त नहीं है। मूल—ठवणायरिए पडिलेहियम्मि, इह साविग्गाइ वंदणयं । कि सावगस्स कप्पइ, सामाइय माइ करणं च ॥२६॥

अथे— क्या श्राविका से प्रतिलेखन कराये हुए स्थापनाचार्य पर श्रावक को वन्दन करना उचित है ? और सामायिक पौषध आदि करना भी क्या ठीक है ?

मूल—कप्पइ न एगकालं, वंदणसमाइयादि काउं जे । एगरस पुरे। ठवणायरियस्स य सङ्गसङ्गीणं ॥२७॥

अर्थ—उपर के प्रश्न के जवाब में कहते हैं कि — हां कल्पता है। परन्तु एक काल में एक ही स्थापनाचार्य जो के सामने श्रावक श्राविकाओं को एक साथ में वन्दन सामायकादि अनुष्ठान करना नहीं कल्पना है। अलग २ स्थापनाचार्य होने चाहिये। प्रतिलेखन मेल कोई करे। एक स्थापना चार्य पर तो एक के — श्रावक के या श्राविकाके अनुष्ठान हो जाने-पर ही दूसरा-श्रावक या श्राविका अनुष्ठान करें। एक साथ नहीं।

मूल—उस्मुत्तभासगाणं, चेइयहरवासिदव्वलिंगीणं। जुत्तं किं सावय-सावियाणं वक्खाणसवणं ति ॥२८॥

अर्था उत्सूत्र भाषण करने वाले चैत्यवासी या घरमें रहने वाले द्रव्य लिगी साधु-ऑका व्माख्यान सुनना क्या श्रावक श्राविकाओं को उचित है ?

मूल—तित्थे मुत्तत्थाणं, सवणं तित्थं तु इत्थ णाणाई। गुणगणजुओ गुरु खलु, सेससमीवे न तग्गहणं ॥२५॥

अर्था--उपर के प्रश्न के जवाब में फरमाते हैं कि सूत्र और अर्थ का सुनना तीर्थ में ही ठीक होता है, और तीर्थ-तिराने वाले यहां ज्ञानादि गुण ही हैं। उन गुण समुदाय से संपन्न साधु ही गुरु हो सकते हैं। गुरु के पास में ही सूत्र अर्थ सुनना चाहिये। दूसरों के पास में सूत्रार्थ का प्रहण अनुचित है।

मूल-इहरा ठेवइ कन्ने, तस्सवणा मिच्छमेइ सा विहू । अबले। किमु जो, सङ्घो जीवाजीवाइअणभिन्नो ॥३०॥

अर्था—कदाचित् उन चेट्यवासी या स्वच्छंदाचारियों के स्थान में जाना ही पड़े तो शक्ति सम्पन्न साधु इसका प्रतिवाद करे। प्रतिवाद करने की हालतमें न हो तो अपने दोनों कानोंको स्थिगित कर दं। क्यों कि उन शिथिला चारियों की धर्मकथा को सुनने से अपरिपक्वज्ञानवाला साधु भो मिथ्यान्त्र को प्राप्त हो जाता है। सैद्धान्तिक ज्ञान से निर्धल और जीवाजीवादि तत्वों से अनिभज्ञ ऐसे श्रावक के लिये तो कहना ही क्या ?

मूल----कीरइ न वत्ति जं, दव्वलिंगणे। वंदणं इमं पुट्टं। तत्थयं पच्चुत्तरं लिहियं आवस्तयाईसू ॥३१॥

अर्था द्रव्यिलिंग-शिथिलाचारियों को बन्दन करना चाहिये या नहीं ? इस प्रकार जो प्रश्न किया गया है उसके प्रति आवदयकआदि सूत्रों में यह उत्तर लिखा हुआ है।

मूल—पासत्थाई वंदमाणस्म, नेव कीत्ति न निज्जरा हे।इ । कायकिलेसं एमेव, कुणइ तह कम्मवंधं च ॥३२॥

अर्थ — पासत्थे आदि शिथिलाचारियों को वन्दन करते हुए श्रद्धालु व्यक्ति की न कीर्ति होती हैं, और न निर्जरा ही हती है। केवल कायकलेष और कर्म बन्ध है ही वह करता है।

मूल—जो पुण कारणजाए, जाए वायाइओ नमे।कारे।। कीरइ सो साहूणं, सहुाणं सो पुण निसिद्धे।।।३३॥

अर्थ — कारणों के उत्पन्न होने पर पासतथे आदियों को साध हाँ वाचिक नमस्कार करें। श्रावकों के छिये तो वाचिक नमस्कार भी निषिद्ध है। अर्थात् उनको श्रावक वचन से भी नमस्कार न करें। क्यों कि श्रावक आगमगत विशिष्ट विचारों से अनजान होते हैं।

मूल-पोसहियसावयाणं, पोसहसालाइ सावगा वहुगा। गंतुं पगरणजायं, किंपि वियारिति तं जुत्तं॥३८॥

अर्थ - पौषध प्रहण करनेवाले श्रावकों की पौषधशाला में बहुत से श्रावक जाकर उपदेशमाला-जीवविचार आदि किसी अनिद्ध्ट प्रकरण विशेषको विचारते हैं। वह क्या ठीक है ?

मूल—केणइ गीयत्थगुरुं, आराहंतेण पगरणं किंचि । सुट्टुसुयं नायं चिय, तस्सत्थं कहइ सेसाणं ॥३५॥

अर्थ—सुत्रिहित गोतार्थ गुरु महाराज की आराधना करने वाले किसी श्रावक ने यिद कोई प्रकरण भलीभाति सुना हो एवं जाना हो तो उसके अर्थको बाकी के श्रावकों को कहता है कहना चाहिये।

मूल—तं च कहंतं अन्नो, जइ पुच्छइ कोवि अवरमवि किंचि। जइ मुणइ तं पि सो कहइ, तस्स अह नो भणिउजे मं॥३६॥ अर्थ— उस प्रकरणार्थ को कहते हुए यदि दूसरा कोई भी सम्यक्त्वी या मिथ्यात्वी मनुष्य प्रकरण संबंधी या ओर भी कुछ पूछता है उस बातको प्रकरण व्याख्याता श्रावक यदि जानता है, तो वह कह सकता है। अगर नहीं जानता है, तो न कहे, साथ ही यह बात कहे—।

मूल—एयं खलु गीयत्थे, गुरुणो पुच्छिय तओ कहिस्सामि ।

इय जुत्तीए सङ्घो, भवभीरू कहइ सङ्घाणं ॥३७॥

अर्थ-श्री गीतार्थ गुरुओंको पूछकर बाद में इस तुम्हारे प्रश्न का जवाब दूंगा। इस युक्ति से भवभीर श्रावक दूसरे श्रावकों को कहे। अर्थात् मन घडंत जबाव न देकर सद्गुरु का आश्रय है।

इसीके प्रतिवाद में दूसरे लोग कहते हैं—िक हमेशा पौषध नहीं लेना चाहिये। विशिष्ट कालमें आचरणीय होने से पौषध ग्यारहवां व्रत एवं चौथी प्रतिमा होने से विशिष्ट काल में हो अनुष्ठान के योग्य है। क्यों कि पूर्वाचारों ने व्रत को पर्वानुष्ठान रूपसे वताया है। उत्तराध्यन सूत्रके नवमाध्यन की वृत्तिमें—पौषधो अष्ट-म्यादि सुव्रत विशेष:—आवश्यक चूर्णिमें—सभी काल पर्वों में तपोयोग वताया है एवं अष्टमी पूर्णिमा आदि में नियम से पौषध लेना चाहिये ऐसा बताया है। होइ चउत्थी चउद्दसी अठ्ठमी माईसु दिवसेसु पोसहं। जो जो सदनुष्ठान होता है वह सदा आचरणीय हो होता है ऐसा नियम नहीं है, क्यों पाक्षिक आदि प्रतिक्रमणादि सदनुष्ठान सदा नहीं किये जाते। ज्ञाता सूत्रमें नन्दमणिकार सेठने तीन दीन पौषध लिया हो ऐसे सूत्राक्षर नहीं है। अठ्ठमभत्त के तीन दिनों में जो अंतका पूर्णिमा का दिन था उसमें पौषध लिया था। वह पर्व दिन ही होता है। तीन दिनकी प्रतिमा में तीसरे दिन कार्योत्सर्ग होता है। वैसे इस प्रकार दो मतों के रहते जिज्ञासु प्रइन करता है कि पौषध कव करना चाहिये ? इसके जवाब में कहते हैं—

मूल-उद्देशिम चउद्दिस पंचदसमी उ पोसहदिणंति।

एयासु पे।सहवयं संपुन्नं कुणइ जं सङ्घे।।३८॥

अर्थ — डिह्प्टा — अष्टमी अमावस्या पूर्णिमा ये पौषध प्रहण करने के दिन हैं इन तिथियों में श्रावक सम्पूर्ण-चारें। प्रकार के पौषधों को करता है। दशाश्रुत स्कंध चूर्णि में डिहुत —अमवस्सा इति । एवं सूत्र कृतांगसूत्र की वृत्ति में चाउद्दसदृमुहिठ—पुण्णमासि-णोसु-इत्यादि की व्याख्या में श्रीशोन्तांकाचार्य जी महाराज ने —उिह्द्यासु महा कल्याणिक सम्बन्धि तया पुण्य तिथित्वेन प्रत्याख्यातासु इति-अर्थात् उिद्घ्ट शब्द से कल्याणक वा पुण्य हिथियों को बताया है।

प्रश्न - अष्टमी चतुई सी आदि पर्व तिथियों में और महाकल्याणकें में एकासन आदि तप करने का नियम लिया हुआ हो। और अष्टमी आदि तिथियों का महाकल्याणक से सम्बन्ध हो जाय तो तिथियों का - एवं कल्याणक सम्बन्धी तप कैसे करना चाहिये ?

मूल—जइ कहिव अठ्ठमी, चउदसीय तत्थिवय होइ वयजोगो । वयददेणं भण्णइ नियमो कल्लाणमाइओ ॥३९॥ मूल—तस्संजोगा जो कोवि गुरुतरो निव्वियाइओ नियमो । सो कायव्वो जं निव्वियंति एकासणा गरुयं ॥४०॥

अर्थ — यदि किसी प्रकार से अष्टमी चतुर्द शों आदि पर्व तिथियों में ही वृत योग होता है। ब्रत शब्द से कल्याणक आदि में कराता हुआ नियय कहा जाता है तो पर्व तिथियों में उसके संयोग से एकासन आदि तप करने वालें को निविगयआदि गुरुतर बड़ा नियम करना चाहिये। अर्थात्—एकासन वाले को नीवी, नीवी वाले को आयंविल और आयंविल 'वाले को उपवास करना चाहिये। क्यों कि एकासने से नीवी वड़ी होती है।

प्रक्रन—सामायिक लेकर प्रतिक्रमणादि करते हुए विज्लोका-कच्चे पानी आदिका संघट्टा हो। उस विराधना शुद्रिके लिये-"तेउकाय-अपकाय के बहुत संघट्टे हुए"—ऐसे सामान्य कथन से आलोचना "इतने छोटे संघट्टे हुए इतने बड़े"—ऐसा विशेष खयाल रख कर आलोचना करे ?

मूल—पडिक्कमणं च कुणंता, विज्जुपईवाइएहिं जइ कहि । वारादा चंड फुसिओं, तो बहु फुसिओं त्ति आलोए ॥४१॥

अर्थ-प्रतिक्रमण एवं पठन पाठानादि करते हुए सामायिक में किसी भी कारण से विजली-दीपक-वर्षादके छीटे आदि से यदि दो तीन चार बार संघट्टा हो जाय तो-"आज सामायिक में मेरे बहुत संघट्टे हुए"—ऐसा ध्यान रखकर आलोचना करे। सद्गुरु महा-राज से सादर दिवेदन करे।

आहोचना की विशेषता बताते हैं -

मूल--जइ कोवि होइ दक्खों, ता जावइयाणि हुंति फुसणाणि । तावइयाणि गणिजा, अतिमुद्धों जो बहुं भणइ ॥४२॥ अर्थ—यदि सामायिक करने वाला व्यक्ति कोई चतुर हो तो जितनी वार स्पर्श हुआ हो उतनी बार गिनती करके आलोचना करे। एवं अगर वह अतिमुख स्वभावका है तो "बहुत से स्पर्श हुए"—ऐसा कहकर आलोचना करे।

वृत्तिकार के प्रासंगिक प्रक्रोत्तर—

प्रश्न - सामायिक में सूर्यचन्द्र प्रभा का संघट्टा क्यों नहीं माना जाता।

उत्तर सृर्य चन्द्र प्रभा का स्पर्श होता है पर विराधना नहीं होती। प्रभा अचेतन होने से।

प्रश्न-सिद्धान्त में सूर्य-चन्द्र की प्रभा को भी सकर्मकता से सचेतनता के जैसा सूचित किया है या न ? जैसे कि - भगवती सुत्र में — "अितथणं भंते ? सकम्मलेसा गुग्गला ओभा-संति ? हंता अितथ + × × जा इमाओ चंदिम सुरियाणं देवाणं विमाणेहिंतो लेसाओ बहिया अभिनिस्सलाओ प्याविति + × ते सक्त्री सकम्मलेसा पुग्गला ओभासंति"—इस सूत्र में चन्द्र सूर्य से बादर अभिनिस्सृत प्रकाश पुर्ग्गलो को सकर्म लेश्या वाले बताये हैं। कर्म-लेश्या उनकी सचेतनता की सुचक है। सचेतन संघट्टे में विराधना क्यों नहीं माना जाय ?

उत्तर—चन्द्र सूर्य के प्रकाश में कर्म और लेश्याओं का कथन उपचार मात्र है यथार्थ में नहीं। क्योंकि इसकी टीकामें भगवान अभयदेवसूरिजी महाराज फरमाते हैं कि-"यद्यपि चन्द्र आदि विमान के पुद्गल पृथ्वीकाय रूप होने से सकर्म लेश्या वाले हैं ही! परं तन्नि-र्गत प्रकाश पुद्गल तद् हेतु रूप से उपचार से सकर्म लेश्या वाले जानने चाहिये"। प्रकाश पुद्गल अजीव होने से विराधना नहीं होती।

फिर कतनेक जीवों के उद्योत नाम कर्म का उदय होता है जिससे कि उनके दूर रहते हुए भी अनुष्ण प्रकाशात्मक उद्योत होताहै। जैसे यति-देवोत्तर वैक्रिय चन्द्र-प्रह नक्षत्र तारा औषधि-मणि रत्न आदि में देखा जाता है। तथा कितनेक जीवों के आताप नाम कर्म होता है जिसके उदय से उनके शरीर दूर रहते भी उष्ण प्रकाश रूप-आतप को कहते हैं। जैसे कि सूय विम्त्र। इस हाछत में उनके प्रकाश के स्पर्श से विराधना नहीं हो सकती।

प्रदन - उनके दूर रहने पर उनके उद्योत - आतप से यदि विराधना नहीं होती तो-दूर रहे हुए विजलों दीपक आदि से आग्निकाय की विराधना उनके प्रकाश के संघट्टे से कैसे लगेगी ?

उत्तर अग्निकाय में न आतप नाम कर्म है, न उद्योत नाम कर्म है। क्यों कि उनका स्त्रभाव हो ऐसा है। उष्ण स्पर्श और छोहित वर्ण नाम कर्म के उदय से अग्निकाय के जीव ही प्रकाश वाले होते हैं। ओर इधर उधर विखरते हैं। उनमें प्रभा-प्रकाश होता है। वह

डन जीवां का ही होता है। अर्थात् अग्निकाय के शरीर से दूर प्रभा प्रकाश नहीं होता अतः डनके दृश्यमान प्रकाश को सचेतन माना जाता है और इसीलिये अग्निकाय के स्पर्श होने पर विराधना संभवित है। अतः आलोचना करनी चाहिये।

प्रभ—आलोचना करते समय प्रायश्चित रूपसे श्रीगुरुमहाराज यदि सङ्माय करना जनावें तो वह सङ्माय हमेशा के नियम से होती है वह मानी जायगी ? या उस से अधिक सङ्माय-स्वाध्याय-पूर्व पठित अपठित पाठ-आगम-प्रकरण आदि पढ़ना चाहिये ?

मूल-पइदिवसं सज्झाए, अभिग्ग हो जस्स सयसहस्साई । सो कम्मक्खयहेऊ, अहिगो आलोयणाए भवे ॥४३॥

अर्था—प्रतिदिन दो—हजार या अधिक इलोंकों के स्वाध्याय को करने का जिसके अभिग्रह है, वह —कर्म क्षयका कारण ही है। परन्तु आलोचना में प्रायश्चित्त रूप से जो स्वाध्याय करना हो, वह सदा से अधिक होना चाहिये।

प्रश्न - पांच तित्थियों में यदि एकासना आदि तपका नियम है। और वह तप होता भी है। परन्तु आछोचना के कराने पर यदि उस अभिगृहीत तप से कोई बडा तप करे। जैसे एकासने का अभिग्रह है और आछोचना का तप करता है अगर आयंविल या उपवास कर लिया जाय तो वह तित्थि के अभिगृहीत तपमें गिना जायगा या आछोचना में ?

मूल—एग्गासणाइ पंचसु तिहीसु जस्मित्य सो तवं गरुयं। कुणइ इह निव्वियाई, पविसइ आलोयणाइ तवे॥४४॥

अर्थ — द्वितीया-पंचमी-अष्ठमी-एकाद्शी-चतुर्दशी इन पांच तिथियों में एकाशन आदि तप करने के जिसके नियम है। वह व्यक्ति अगर अपने अभिगृहीत तपसे अधिक तप नीवी आदि करता है तो वह तप आलोचना तपमें प्रविष्ट होता है। क्योंकि मान- सिक परिणामों की प्रधानता मानी जाती है।

इस सम्बन्धमें अति प्रसंग को रोकने के लिये बताते हैं—

मूल-जइ तं तिहिभणियतवं अन्नत्थिदिणे करिजा विहिसज्जो । अइ ण कुणइ जो सो गुरुतवो वि जं तिहि तपे पडइ ॥४५॥

अर्थ—यदि सुविहित विधिपालन में तत्पर महानुभाव उस तिथि निर्हिष्ट तप को दूसरे दिन करले, तो उपर वाली बात (कि-गुरु तप आलोचना में जाता है—) होती है।

१-इस सम्बन्ध का अधिक स्पष्टी करण इसके टीकाकार ने किया है जिज्ञासु टोका देखें । अनुः

अगर दृसरे दिन तिथितप को नहीं करता है तो वह बड़ा तप भी आलोचना में न जाकर तिथि तप रूप से ही माना जायगा।

प्रश्न—आवश्यक चूर्णि में बताया है कि "सामायिक करता हुआ। श्रावक मुकुटका त्यागकरे कुण्डलों को नाम मुद्रा को तंबोल को प्रावारक—वस्त्र आदि का त्याग करे"— सो सामायिक पौषध को प्रहण करता हुआ गृहस्थ निष्प्रावरण रहे या कभी कुछ कपड़ा पहण भी करे ? अगर प्रहण भी करे तो कितने प्रावरणों को प्रहण करे ?

मूल—उस्सग्गनयेणं सावगस्स परिहाणसाडगादवरं । कप्पइ पाउरणाइं न सेसमववायओ तिण्णि ॥४६॥

अर्थ— उत्सर्ग मार्ग से श्रावक को पहिनने की धोती से भिन्न अधिक कपड़ा नहीं कल्पता है। परन्तु अपबाद मार्ग से तीन कपड़े ओढने के लिये हे सकता है। क्योंकि सामायिक में श्रावक साधु के समान होता है।

मूल—एवं कयसामाइया वि साविगा पढमनयमएणेह । कडिसाडग कंच्यमुत्तरिज्ञ वत्थाणि धारेइ ॥४७॥

अर्था—इसी तरह सामायिक करनेवाली श्राविका भी उत्सर्ग मार्ग से कटिशाटक-लहेंगा कंचुकी और साडी ये तीन वस्त्र धारण कर सकती है।

मूल-बीयपएणं तिण्हुवरि तिहिं उ वत्येहिं पाउअंगी उ । सामाइयवयं पालइ तिपय परिहरइ पडिक्कमणे ॥४८॥

अर्थ—दूसरे-अपवाद मार्ग से लहेंगा—कंचुकी और साडी इन तीन वस्त्रों के उपर शीतताप निवारणार्थ ओढने के तीन अधिक वस्त्रों से ढके हुए अंगवाली सामायिक व्रत को श्राविका पालती है। परन्तु प्रतिक्रमण के समय त्रिपद—अपवाद सेवा को छोड देती है।

मूल — जइ कंचुगाइ रहिया, गिण्हइ सामाइयं च सुमरिज्जा । तो पच्छा अंगडं करेइ गरहेइ पुव्यकयं ॥४९॥

अर्थ — यदि श्राविका कंचुकी से रहित भूछ से सामायिक प्रहण कर छेती है, और बादमें याद आता है, तो पीछे से भी अंग ढक छेना चाहिये। उस अवस्था में की हुई किया अविधि मानी जाती है इसिछिये उस पूर्वेक्टत अविधि की गर्हा निंदा करे।

मूल—एलामुत्याइगयं भिन्नं भिन्नं जलं भवे दव्वं । वण्णरसभेयओ जं, दव्वविभेओ वि समयमओ ॥५०॥ अर्था - एक ही भाजन से लिया हुआ परन्तु इलायची-मुख्ता आदि जुदे २ द्रव्यां से वासित किया हुआ पानी जुदा जुदा द्रव्य होता है। क्योंकि वर्ण रस गंधादि भेद से द्रव्य भेद होना सिद्धान्त संमत है।

प्रश्न — जुदे २ भाजनों में जुदे २ द्रव्यों द्वारा वासित एक ही स्थान का पानी जुदे २ द्रव्य रूप में माना गया यह ठीक परन्तु औषध करने वाले आवक या आविका वैसा पानी अपने २ घर से लाकर पौषध शाला में एक ही घड़े में डाल दें बाद में वह पानी एकद्रव्य रहेगा या अनेक द्रव्य ?

मूल—जइ पोसहसालाए सङ्घासङ्घी वि पोसहम्मि ठिया। एगत्थ खिवंति भवे, तमेग दव्वं न संदेहो॥५१॥

अर्थ—यदि पौषध शालामें श्रावक लोग या श्राविकाएँ पौषध में रहे हुए अपने २ घर से लाये हुए पानो को यदि किसी एक पात्र में डाल देते हैं तो वह सारा पानी एक द्रव्य हो जाता है इसमें कोई सन्देह नहीं है।

प्रश्न—जिसने चार कोश तक जाने की अपने नियम में छूट रखी है, परन्तु वह एक कोश भी नहीं जाता, तो उसको कर्म बंध होता है या नहीं। क्यों कि सुना जाता है कि — कृतया एवं क्रिया कर्म बंध; न अकृतया—अर्थात् की हुई क्रिया से हो कर्म बंध होता विना किये नहीं होता। तो ठीक क्या समक्षना ?

मूल-जेण दिसापरिमाणं कोसचउक्कं दुगं च कयमित्थ । कोसद्धं पि न गच्छह तह विहु बंधो त्थ विरइओ ॥५२॥

अर्थ—जिसने दिशा परिमाण त्रतमें चार कोश या दो कोश का क्षेत्र जाने आने को खुला रखा है और वह व्यक्ति कभी आधा कोश भी नहीं जाता है। तो भी उसके अवि-रित से पैदा होने वाला कर्म बंध होता ही है। किया से कम बंध का उतना तालुक नहीं जितना कि परिणामों से। कर्म बंध में मिध्यात्व अविरित कषाय और योग ये चार हेतु होते हैं।

प्रश्न—मथा हुआ दही विथय है या उत्कट द्रव्य ? अगर विगय है तो कैसे भी उत्कट द्रव्य होता है, या नहीं ? अगर होता है, तो निविगय के पश्चक्खाण में कल्पना है, या नहीं ?

मूल—जह गालियं च दिहयं, तहावि विगई जलंन जंपडइ। पिडए वि जले तं तिन्वियंमि, विहिए न कप्पइ य ॥५३॥ अर्थ—यदि दिह वस्त्रसे गाळा गया हो और मथा गया हो तो भी विगय ही है, जब तक कि उसमें जल नहीं पडता है। जल के गिरने पर भी निविगय का पश्चलाण करने पर वह घोल नहीं कल्पता है।

मूल-जइ मंडियाइ जोगो पायकओ कोवि होइ गुडचुण्णो। उत्तरह सो वि नियमा गुडविगई होइ अनुवहत ॥५४॥

अर्था —यदि मंडिका —पकान विशेष सेवैया छड्ड, कसार आदि खाद्य पदाथो की छिये गुड़ सम्बन्धी कोई पात (चासनी) होती है वह नियम से गुड़ विगई ही अनुपहत भावसे बनी रहती है। जैसा कि 'प्रवचन सारोद्धार' में कहा है:—

अद्ध कृदितेक्खुरसो गुडपाणीयं च सकरा खंडं पायगुलं गुलविगई विगइगयाइं तु पंचेवन्ति ॥

जब वह पात मैंडिकादि खाद्य द्रव्यों से सैंबंधित की जाती है। अथवा सृंठ आदि से मिलाई जाती है। तब वह गुड विकृति नहीं रहती।

प्रश्न — पहले कहा गया है कि वर्ण, रस भेद से एक द्रव्य के भी कई भेद वन जाते हैं तो नाना जाति के रूप से अनेक देशोत्पन्न रूपसे नया पुराना आदि भेद से जुदे जुदे वर्ण रसवाले सुपारी आदि द्रव्यों में अनेक द्रव्यता का प्रसंग उपस्थित होगा और इसका प्रकार उपभोग व्रत में द्रव्य संख्या का अतिक्रम क्या नहीं होता ? ऐसे द्रव्योंको सदा ही एक दिन में कई वार भोगे जाते हैं। विवाहादि उत्सवों में तो कहना ही क्या ?

मूल—सन्वाइं पुष्पलाइं नाणाविह जाइरसविभिन्नाइं। पुष्पलमेगं दन्वं उवमागवयम्मि विन्नेयं॥५५॥

अर्थ—उपभोग द्रव्य परिमाण ब्रत में नाना प्रकार को जाती, रस विभिन्न पुष्फ-छादि-सुपारी आदि सभी द्रव्य अपनी अपनी जाती में सुपारी आदि एक द्रव्य रूपसे जानना चाहिये।

प्रदन-अनेक जाति रस वाले पुर्गाफल-सुपारियों को ही एक द्रव्य से मानना चाहिये या दूसरे द्रव्योंको भी १--

मूल—एवं जलकणघयतिव्ललोण विभिन्नाइं विविहजाइगयं। एगं दव्वं परिगह पमाणवयगहियगणणाए॥५६॥

अर्थ — इसप्रकार सुपारी के जैसे नानाप्रकार का जात, धन्य-कण, घी तेल नमक आदि अनेक देशोत्पन्न असमान वर्ण रस वाले जुदे जुदे होने पर भी परिप्रह परिमाण व्रत की गिनती में अनेक रूप जात्याहित एक द्रव्य रूप से मानना चाहिये। जैसे आका- शका भूमिका नदोका जल भिन्न भिन्न होने पर एक जल द्रव्य रूप से स्वकारना चाहिये।

प्रश्न-उपवास आदि के करने पर बालक आदि का मुखचुम्बन करते हुए प्रत्याख्यान भंग होता है या नहीं ?

मूल—गब्भरूपप्पमुहाणं वयणं चुम्बइ कओपवासाई । तस्स उ पच्चक्खाणे भंगो संभक्इ जुत्तीए॥५७॥

अर्थ — उपवास आदि तप करने वाला व्यक्ति बच्चे आदिकों के मुखको चुमता है, तो उसके प्रत्यख्यान में युक्ति से भंगका सम्भव है।

मूल—दिहतरमज्झिक्खत्तो गोहुम चुण्णोय पक्किवगई उ । सिद्धो लग्गइ नियमा तह वीसंदणमओ विगई ॥५८॥

अर्थ—गेहूं का आटा घो से भावितिकया हुआ दही की थर से सान कर वड़ों के रूप में घी की कडाही में पकाया हुआ भोजन विशेष नियम से पक्वान्न विषय में माणना चाहिए—विस्यन्दन को भी विगय ही समम्तना चाहिये।

प्रश्न —समायिक धारो विजली व दीपक कें प्रकाशसे जब स्पृष्ट होता है और जब स्त्री से या तिर्यंचणी से संघट्टित होता है तब विजली के स्पर्श से दीए का स्पर्श और औरत के स्पर्श से तिर्यंचणी का स्पर्श भिन्न है या अभिन्न ?

मूल—विज्जुयपईवेणं फुसिओ तं फुसणयं तओ हुजा। भिन्नं भिन्नं नारीमंजारीणं च संघटणं॥५९॥

अर्थी—विजली का प्रकाश और दीपक का प्रकाश सामायिकधारी के शरीर पर पड़ने से तेउकाय का स्पर्शन होता है। फिर भी दोनों का प्रायश्चित्त भिन्न २ है। उसी प्रकार स्त्री और बिल्ली के छुने से स्त्री स्पर्शन होता है। पर दोनों में बड़ा अन्तर है।

प्रश्न—जलमें भिजाने मात्र से धान्यको विरूहक कहते हैं या जिसमें भिग जाने के वाद अंकुरे फूट निकलते हैं उसको विरूहक कहते हैं!

मूल—पयडं कुरं तु धन्नं जलिभन्नं तं तु भण्णइ विरूढं। सेसं जलिभन्नं पि हु चणगाइ विरूढमवि न भवे॥६०॥

अर्थ — जलमें भिजाये हुए जिस धान्य में अंकुर प्रकट हो चुके हैं उसको विरूढ कहते हैं। बाकी का जलमें भिगोया हुआ चणा—आदि धान्य विरूढ भी नहीं होता।

प्रश्न—भुजे हुए विरूहक-भिगोए हुए सांकुर धान्य सचित्त होते है या अचित्त । बिद् अचित्त हैं तो भी विरूहक व्रती उसको खा सकता है, या नहीं ? मूल-भुग्गानि विरूढाणिय हुंति अचिताणितह विरुह्णियमो ।
ताणिन फुक्खइ तह फुट्टकक्कडी असइ न हुसाहु॥६१॥
अथ-भुंजे हुए विरूह्क धान्य अचित्त ही होते हैं फिर भी विरूह्क धान्य तु खाने
का ब्रती उसको न खावे। सचित्त ब्रती प्रवृत्ति दोषमय से न खावे।

प्रश्न-श्रित पकी ककडी फुट सचित्त नहीं कही जाती किन्तु बीजवाली होने से सचित्त प्रतिबद्ध होती है- उसमें से यदि बीज हटा दिये जायँ तो। सचित्त का त्यागी श्रावक उसे खावे या न खावे ?

उत्तर—अतिपकी ककडी—फुट फटी हुई होने से उसमें सर्प आदि के गरल—विष की संभावना हो सकती है इस लिये साधु भी न खाय तो श्रावकका तो कहना ही क्या !

प्रश्न--फटी हुई ककडी फुट तो कोई ही होती है। सबमें विषकी संभावना नहीं होती तो सभी का निषंध क्यों किया जाता है ?

मूल—जइ वार्यगणपमुहं पि तीमणं सया अचित्तमपि न जई। हिण्हइ पवित्ति दोसं सम्मं पिरहरिउं इच्छन्तो ॥६२॥

अर्थ-यद्यपि वेंगन आदि का बनाया हुआ साग अचित्त ही होता है फिर भी साधु प्रवृत्ति दोष को भली प्रकार से त्यागने की इच्छा से प्रहण नहीं करता है। उसी तरह फुट-ककड़ी अचित्त होने पर भी सचित्त त्यागी श्रावक प्रवृत्ति निषेधार्थ प्रहण नहीं करते।

प्रश्न—जिस नागरमोथ आदि द्रव्य से एक दिन में जल को अचित्त किया उसी द्रव्य से दूसरे दिन भी यदि अचित्त किया जाय तो वह जल छठ-अठ्ठम आदिके पचक्खाण करने वाले श्रावक को पीना कल्पता है या नहीं ? चतुर्थभक्त— एक उपवास के जैसे छठ अठ्ठम में भी एक ही द्रव्य मोकला रखा होने से।

मूल—जीए मुत्थाइकयं अञ्जेव जलं तु फासुगं तीए । कल्लेव कीरइ जइ तमेगदुव्वं न संदेहो ॥६३॥

अर्था—१ जिस मुस्ता-नागर मोथ आदि उत्कट वर्ण गंध रसान्यतर गुणवाले द्रव्य से किया हुआ प्राप्तुक जल आजके उपवासी को कल्पता है। उसी मुस्ता आदि द्रव्यसे कल-परसों भी यदि जल को प्राप्तुक किया जाय तो वह एक ही द्रव्य माना जाता है। इसमें कोई सन्देह नहीं। जुदे २ घडों में भो एक द्रव्य से प्राप्तुक किया हुआ जल भी एक ही द्रव्य माना जाता है।

नोट १—इस इलोक की टीका में उकासे हुए पानी के जैसे ही त्रिफला आदि से प्राप्तक किये पानी का उपयोग तर्क संगत एवं आगम संगत लगाया है। बड़ी लम्बो चर्चा में श्रावक को उकाला हुआ पानी ही प्रत्याख्यान में पीना चाहिए ऐसे एकान्त पक्षका खण्डन किया गया है। वर्त्तमानमें गरमपानी का जितना प्रचार हुआ है उतनी ही साधु विहार में विकटता पैदा हो गई है। विद्वान् लोग इस इलोक की टीका को पढ़कर प्राप्तक जान विधि का प्रचार करें तो विहार की एक बड़ी बाधापार हो सकती है।

प्रश्न—समय पर मुख विश्वका न पिडलेही गई हो तो उस से सामायिक प्रहण करना कल्पता है या नहीं ?

मूल—अप्पडिलेहि य मुहणंतगे य, सामाइयं करिउजा उ। अविहिकए पच्छित्तं, थोवं तेणं पडिक्कमइ॥६४॥

अर्थी—अपिट होई मुहपत्ती से — उपलक्षण से आसन-पौषधशाल आदि अप्रिति-लिखित हों तो — भी सामायिक-पौषध आदि किया जाता है। न करने से तो नियम भंग ही होता है, जो महा दोष का कारण है। अविधि से करने पर तो थोडा प्रायश्चित्त होता है, जो प्रतिक्रमण से निवृत्त हो सकता है।

प्रश्न—सामायिक प्रहण करते हुए, सामायिक सूत्र उचारण के बाद तेजस्काय का स्पर्श हो जाय तो सामायिक का भंग होता है या नहीं ?

मूल — सामायिक-सुत्तिम्म उच्चिरए कहिव होइ जइ फुसणं। तो तं आलोएउजा, भंगो से नित्थ समाइए॥६५॥

अर्थे—'करेमि भंते'—सामायिक सूत्र के उच्चारण करने पर किसी प्रकार से यदि अग्निकाय का स्पर्शन हो जाय तो उसके लिये इरियावही आलोचना करना करनी चाहिए। गुरूदत्त प्रायश्चित्त लेना चाहिए। ऐसा करने से उस स्पर्शन से सामायिक में भंग नहीं होता।

प्रश्न-पक्व अपक्व दो दलवाला अनाज गोरस से मिलने परसं मृच्छिमजीव वाला हो जाता हैं, वैसे ही पक्व अपक्व गोरस के साथ दो दलवाला अनाज खाना कल्पता है या नहीं ?

मूल---उक्कालियम्मि तक्के, विदलक्षेत्रे वि नित्य तदोसो । अतत्तगोरसम्मि, पडियं संसप्पए विदलं ॥६६॥

अर्थ—गरम किये हुए दही छाछ आदि गोरस में बेसन दाल आदि द्विदल अनाज के डालने से तज्जन्य-आहार में जीव विराधना रूप दोप नहीं होता है। कच्चे गोरस में द्विदल अनाज के डालने से जीव-संमूर्च्छिम सूक्ष्म त्रस जीव पैदा होते हैं। जैसा कि—कल्पभाव्य में फरमाया है—"आम गोरसुम्भोंसं संसज्जए य अइरा तहिव हु नियमा दु दोसायत्ति"—अर्थात्-कच्चे गोरस में द्विदल मिलाने से जल्दी समुच्छिम जीव पैदा होते हैं। उससे स्वास्थ्य और संयम की विराधना रूप दो दोष पैदा करते हैं।

प्रदन—अनेक रसवाली अनेक वस्तुओं को कढाई में तली जायँ तो वह विगय मान जायगी, या उत्कट द्रव्य ?

### मूल--गोहुमघयगुलदुदाणि मेलिउं तो कडाह्गे पयइ। तं घणुहुज्जा पक्कज्नविगइ नियमा न दव्वं तं॥६७॥

अर्थ—गेहूं- घृत-गुड-दूध आदि को मिलाकर कड़ाही में तला जाता है, जिसको कि नागोर के आस पास-सोलख पट्टी में "धणु हुज्जा"— गुडधाणी-लापसी जैसी वस्तुएं नियम से पक्वान्न-विगय होती है। न कि उत्कट द्रव्य मात्र।

प्रश्न—िकसी श्रावक की परिग्रहपरिमाण प्रमुख नियम पोथी को देखकर कोई भद्र श्रद्धालु उसी समय उन नियमों को स्वमित कल्पना से स्वीकार है। बाद में सद्गुर के सत्संग में उस विचार को सुने, उस समय यदि नियम भंग की संभावना से किसी प्रकार की छूट करना चाहे तो कर सकता है या नहीं ?

मूल---जइ कोवि अमिग्गहिओ टिप्पणयं अन्नसावयग्गहियं । पार्लितो वि हु तं सुगुरुदंसणे कुणइ मुक्कलयं ॥६८॥

अर्था—यदि कोई धर्म श्रद्धालु आभिम्रहिक खेच्छा से अन्य श्रावक मृहित परिम्रह् परिमाण के टीपने को देख कर टीपणे की व्यवस्था का अनुकरण करता हुआ परिम्रह्परि-माण का पालन करता है। वही सुगुरुद्शीन के बाद यदि नियम में छट करना चाहे तो कर सकता है।

प्रश्न-जिस आसन शयन पर काफी देरतक बैठा सोया जाय उसी की भोगोप भोग व्रत में संख्या गिननी चाहिये ? या क्षण मात्र भी सोया बैठा जाय उन सबकी संख्या गिननी चाहिये ?

मूल—जत्थासणे निसन्नो, खणं पि तं लग्गए उ संखाए। जत्थ कडिं पि हु दिज्जइ, गणिज्जएसा वि सिज्जिति॥६९॥

मूल—तो वहुकः जपसाहणकए-वि परिभमइ सुबहुठाणेसु ॥ से। सयणासणमाणां लङ्घाइ जइ कुणइ किर थोवं॥ ७०॥

अर्थ—जिस आसन पर थोड़ा सा भी बैठा गया हो, जिस शय्यामें थोड़ी सी भी कमर सीधी की गई हो, उस आसन शयन की संख्या व्रती करनी—चाहिये। + + + इस लिये बहुत से कामों की साधना में या यों भी घुमते हुए अपने लिये शयनासनों की संख्या अधिक रखनी चाहिये। यदि थोड़ा प्रमाण रखा जाय तो व्रत लंघन-मंग का दोष होता है।

प्रश्न—अनेक जाति के चाँवल आदि अलग २ पात्रोंमें पके हो तों एक द्रव्य होता है, या अनेक द्रव्य ?

मूल---नाणाजाइसंमुब्भवतंडुलिसद्धं पुढो भवे दव्वं। निच्छयनयेण ववहारओ नये दव्वमेगं ति॥७१॥

अर्थ —अनेक जाति के चांवलों से बना हुआ [भोजन निश्चय नय से अलग द्रव्य और व्यवहार नय से एक द्रव्य रूप होता है।

प्रम्न—पर्श्वस्थादिकों के साथ रहने का और उन से आलोचना लेनेका पंचाशक वृत्ति में महाश्रुतधरश्रीमद्मयदेवसुरिजी महाराज ने विधान किया है। तो उन पाइर्वस्थादिकों को बंदना करनी चाहिये या नहीं।

मूल—पंचासगेमु पंचमु वंदणगा नेव साहु सङ्घाणं । लिहिया गीयत्थेहिं अन्नेमु य समयगंथेमु ॥७२॥

अर्थ—यतिधर्म पंचाशक में और आलोचना पंचाशक में पासत्थे, ओसन्ने, कुशी-लिये, संसक्ते, और यथाच्छन्दे इन पांचप्रकार के नाम साधुओं को सुविहि साधु और श्रावकों कु वन्दना नहीं बताई है।

मूल—देवालयम्मि सावयपांसहसालाइ सावगाणेगे। जइ हुंति तेवि तिपणह साविया जंति निसुणंति॥७३॥

अर्थ—मन्दिर में श्रावक पौषधशाला में या ऐसे ही स्थानोंमें जहां कि सुविहित आधुओं के उपदेश होते हैं। वहां यदि अनेक श्रावक वे भी आठ पांच या कम से कम तीन मौजूद हों तो श्राविकाएं जाती हैं और व्याख्यान सुन सकती है।

प्रश्न—जिस प्रदेशमें सुविहित साधु नहीं होते हैं, वहां श्रावक जो कुछ प्रकरणादि धार्मिक विचारों को जानता है, वह दूसरे छोगों को उपदेश रूप में कहे या नहीं १

मूल—जत्थ न हु सुविहिया हुंति, सहुणो सुविहिया वि ते इत्थ जे।
गीयत्थसुत्तत्थ—देसगा तेसिं विरहम्मि ॥७४॥
मूल—जं मुणइ सावओ तं कहेइ सेसाणं किं न जं पुटं।
पच्चुत्तरमेयं तत्थ कहइ जइ सो वि याणइ तं॥७५॥

अर्था— आगमो में मुविहित-क्रियापात्र साधू—वे भि गीतार्थ के एवं सूत्र और अर्थ के उपदेशक हों ऐसे—साधु जिस देशमें नहीं होते हैं, वहां मुविहित एवं गीतार्थ गुरु की दयासे- बहुश्रुत श्रावक प्रकरणादि विचारों को जानता है, वह दूसरे छोगों को व्याख्यान द्वारा

कह सकता है। किसी के द्वारा "क्या ऐसा है ? क्या ऐसा नहीं है ?"—इत्यादि रूप प्रश्न किसी विषय में पूछा जा, उसे भी सुगुरु से समका हुआ हो तो "यह ऐसा है। यह ऐसा नहीं है" इत्यादि जवाब दे सकता है।

इसो बात को भद्र जीवों के हित छिये सप्ट कहते हैं—
मूल---सुगुरूणं च विहारो, जत्थ न देसम्मि जायए कहवि ।
पयरण वियार कुसला, मुसात्रगो अत्थि ता कहउ ॥७६॥

अर्थ — जिस देशमें मार्ग आदि की विकटता आदि कारणों से सद्गुरुओं का विहार नहीं होता है, वहां प्रकरण विचार कुशल श्रावक यदि हो तो ज्याख्यान कर सकता है।

प्रश्न—जिस देशमें कारण वशात सुगुरु छोग नहीं पथारते हैं। वहां के निवासी स्था-पना चार्य जी के सन्मुख आछोचना निमित्त तप करें या नहीं ? और करें तो कैसा करें ?

मूल-आलोयणानिमित्तं कहं तवं कुणइ साविया सङ्घो । इयपुटे इणमुत्तरिमह भन्नइ भो निसामेह ॥७७॥

अर्थ—आलोचना-ग्रुद्धि प्रहण करने के लिये किस विधि से श्रावक श्राविका तप भहण करें ? ऐसा पूल्लने पर भो भन्य ? सुनियं वह विधि यहां बताई जाती है। मूल—पंच परमेहिपुन्वं ठवणायरियं ठिविउं विहिणाओं। तत्थ खमासमणदुगं, दाउं मुहपत्तिपेहणयं॥७८॥ तत्तो दुआलसावत्तवंदणंते य संदिसाविङ्जा। आलोयणातवं तो दिङ्जा अण्णं खमासमणं॥७९॥ एवं भण्णइ तत्तो करेमि आलोयणातवं उचियं।

अर्थी—आलोचना प्रहण विधि—उचित स्थान में भूमिकी प्रमार्जना कर पंच पर-मेष्ठी नमस्कार मंत्र पढ़ कर विधि पूर्वक स्थापना चार्य जी को स्थापना करे। बादमें खमास-मण देकर इच्छाकारेण संदिसह भगवन ? सोधि मुहपत्ति पहिलेहु दूसरा खमासमण दे मुहपत्ति पिंडलेहण करे। बाद द्वादशावर्त्त वांदणा दोवार देवें। तदन्तर खमासमण देकर इच्छा कारेण संदिसह भगवन आलोचणा तप संदिसाहुं ?। दूसरा खमासमण दे इच्छा कारेण संदिसह भगवन ? आलोचणा तप करूं।

उस्सग्गेणं तत्तो कुणइ तवं अत्तसुद्धिकए॥८०॥

प्रभ—उक्त रीति से तप और खाध्याय दोनों करने में समर्थ आलोचक क्या तप ही करे ? या तपो भेदरूप खाध्याय को ही ?

मूल—सज्झायतवसमत्थो जइ सङ्घो साविगा वि अह हुजा। ता अणिगूहियविरिया, कुणंति तवमागमुत्तमिणं॥८१॥

अर्थ—स्वाध्याय और उपवासादि तप में श्रावक श्राविका समर्थ हैं तो शक्ति को नहीं हुए आगमों में फरमाया हुआ आलोचनार्थ यह उपवासादिक तप ही करें। स्वाध्याय को तपोमेद माना जरूर है पर जीतकल्प चूर्णि में प्रायश्चित्त के मेदों में उसकी गिनती नहीं की गई है। कायोत्सर्ग भी तपभेद है फिर भी उसका "काउसग्गारिहं"—"तवारिहं" क्रपसे अलग विधान किया है। "तवारिहं"—प्रायश्चित अनसन तप से ही होता है।

यदि ऐसा है तो आलोचना में इतनी सज्भाय करना ऐसा क्यों कहा जाता है १। जीतव्यवहार से। तप में अशक्त मनुष्य शुद्धि के लिये स्वाध्याय भी कर सकता है यह एक-अपबाद है।

प्रश्न—आहोचना तप करते हुए क्या क्या करना चाहिये ? गाथाष्टक में बताते हैं—
मूल—आहोअणानिमित्तं पारद्ध तवम्मि फासुगाहारो ।
सिचत्तवज्जणं बंभचेरकरणं च अविभूसा ॥८२॥

अर्थ-आलोचना निमित्त प्रारंभ किये हुये तप में प्राप्तक आहार, सचित्त का त्याग व्रह्मचर्य-पालन और अविभूषा — शृङ्गार त्याग करना चाचिये।

मूल—इंगोलाइ पनरसकम्मादाणाण होइ परिहारी। विकहोबहासकलहं पमाय भोगोतिरेगं च ॥८३॥

अर्थ-अङ्गार कर्म आदिक पनरहकर्मा दानों का, विकथा, उपहास, कलह प्रमाद और भोगों की अधिकताका भी त्याग करना चाहिये।

मूल---कुज्जा नाहिगनिद्दं परपरिवायं च पावट्टाणाणं। परिहरणं अप्पमाओ, कायव्वो सुद्ध धम्मत्थे॥८४॥

अर्थ — अधिक नींद नहीं लेनी चाहिये। पर निन्दा और पापस्थानों का परिहार करता चाहिये। शुद्ध धर्म कार्योंमें अप्रमाद सेवन करना चाहिये।

मूल—तिक्कालं चियवंदणिमत्य जहन्नेण मिज्झमेण पुणो। वारा उ पंच सत्तं च उक्कोसेणं फुडं कुज्जा॥८५॥

अर्थ-आलोचना में जघन्य से त्रिकाल मध्यम भाव से पांच बार और उत्कृष्ट सात बार चैत्य वन्दन करे। मूल—पिक्कमेणे चेइयहरे भोयणममयम्मि तह य संवरणे। पिक्कमणसुयणपिडबाहकालियं सत्तहा जहणो॥८६॥

अर्थ अहो रात्रि में १ - प्राभातिक प्रतिक्रमण के अन्त में २ - श्रीजिनमन्दिर में ३ - प्रत्याख्यान पारने से पहिले ४ - भोजन के बाद प्रत्याख्यान करने के पहिले ४ - दैवसिक प्रतिक्रमण के प्रारंभ में ६ - रात्रि संथारा पौरुषी पढ़ने से पहिले सोते समय ७ - सोकर के जागने पर ऐसे सात बार साधुओं को चैत्य वन्दन करने होते हैं।

प्रश्न प्रहस्थोंको सात—पांच-तीन बार चैत्य वन्दन कैसे होते हैं ? मूल—पडिक्किं मिओं गिहिणों वि हु सत्तिवह पंचहा उ इयरस्स । होइ जहन्नेण पुणों तीसुवि संझासु इय तिविहं ॥८७॥

अर्थ — उभयकाल आवश्यक-प्रतिक्रमण करते हुए गृहस्थ को भी उत्कृष्ट रूपसे सातबार प्रतिक्रमण न करते हुए, मध्यम रूपसे पांचवार, और जघन्य रूपसे तीन संध्याओं में तीन बार चैत्य वन्दन करना चाहिये।

मूल—सुसाहूजिणाणां पूयणं च साहम्मियाणं चितं च । अपुन्त्र पढण-सवणं तदत्थ परिभावणं कुज्जा ॥८८॥

अर्था—आलोचना करनेवाला सुसाधुओं को प्रतिलाभे। जिनेश्वरों की पूजा करे। साधर्मिकों का खयाल रखे। पहिले नहों पढ़ा ऐसा नया पाठ पढ़े, सुने, और उसके अर्थों का चिन्तन मनन निधि ध्यासन करे।

मूल--रुद्दृं झाणदुगं, विज्ञत्ता तह करिज्ज सज्झायं। आयारे पंचविहे सया वि अब्भुज्जमं कुज्जा॥८९॥

अर्था— आलोचना करनेवाला विषय वासना-जन्य आर्तध्यान, और हिंसा भावना जन्य रौद्रध्यान, इन दोनों दुर्ध्यानों का त्याग करे। हमेशा खाध्याय करे और ज्ञान-दर्शन चारित्र-तप और वीर्यहर पांच आचारों के पालन में अति उत्साह दिखावें।

x x x

दुष्कर क्रियामात्र को करनेवाला यदि उत्सूत्र भाषी हो तो उसको कुसंग से बचना चाहिये। यह बताते हैं—

मूल—उस्मुत्तभासगां जे ते दुक्कर क)रगा वि सच्छंदा। ताणं न दंसणं पिहु, कप्पाइ कप्पे जओ भणियं॥ अर्थ — आगमों से विपरीत बातों को बोलने बाले जो हैं वे खब्लन्दी दुष्कर किया करनेवाले हों तो भी उनका दर्शन करना नहीं कल्पता है। ऐसा कल्प में कहा है। कल्प की बात बताते हैं —

मूल—जे जिणवयणुत्तिन्नं वयणं भासंति जे य मन्नंति । अहवा सिंद्द्वीणं तदंसणं पि संसारवुड्विकरं ॥९१॥

अर्थी—जो जिन वचनो से विपरीत बोछते हैं, विश्वास करते हैं। ऊनका दर्शन सम्य-क्तियों के छिये संसार वृद्धि का कारण होता है।

पांच प्रकार के आचारों का खहूप बताते हैं-

मूल—नाणिम्म दंसणिम्म य चरणंमि तवंमि तह य वीरियंमि । आयरणं आयारो इय एमो पंचहा भणिओ॥

अर्था—१— ज्ञान में प्रवृत्ति-ज्ञानाचार-२-श्रद्धा बढ़ाने में प्रवृत्ति-दर्शनाचार-३-सदाचार में प्रवृत्ति चारित्राचार-४-तपइचर्या में प्रवृत्ति तपाचार और-५-शासन सेवा में प्रवृत्ति वीर्याचार । ऐसे आचार पाँच प्रकार का बताया है।

पांच आचारों के प्रत्येक के भेदों की संख्या बताते हैं-

मूल — नाणं दंसणमहचरणमत्थि पत्तेयमहभेइल्लं । वारस तवम्मि छत्तीस वीरिए हुंति इमे मिलिया ॥९३॥

×

अर्था—ज्ञानाचार दर्शनाचार और चारित्राचार प्रत्येक आठ अठ भेदवाला होता है। तपाचार में बारह भेद कुल मिलाने से ये छत्तीस भेद होते हैं। वीर्याचार में उपरोक्त छत्तीसों ही भेद होते हैं।

जिस विधि से आलोचना-तप किया जाता है, वह कहते हैं —

मूल—आलोयणातवो पुण इत्थं एगासणं तिहाहारं।

पुरिमडृतवो इह जो सो सञ्वाहारचागाओ ॥५४॥

अर्था—आलोचना तप इस तरह होता है। एकाशन किये बाद त्रिवध आहार का त्याग करना चाहिये। पुरिमार्द्र तप-पुरिमह पौरुषी तप दिन के पहिले दो प्रहर तक चार आहारों का त्याग करना चाहिये। आलोचना संबंधि यदि एकाशना आदि तप हो तो बाद में तिविहार होता है।

प्रश्न-निविगय में क्या विधि है ? बताते हैं।

मूल---तं होइ निवित्रगइयं, जं किर उक्कोसद्वा चाएण । कीरइ जं उक्कोसं, तं द्व्वं पुण निसामेह ॥९५॥ खीरी-खंडं-खज्जूर-सक्कर-द्वरव-दाडिमाई य । तिलवट्टी वडयाइं करंबओ चूरिमं च तहा ॥९६॥ नालियरं मोइयमंडिया, संतिलय मिज्जियाचणए । आसुरि अंबिलिया पाणगाइ, किल्लाडियाइ तहा ॥९७॥ तंदुलकिंद दुइं घोलं एयाइं भूरि मेयाणि । उक्कोसगद्वाइं विज्जा निवित्रगइयिम्स ॥९८॥

अर्था—विकार-वर्द्धक उत्कट-द्रव्यों के त्याग से एक बार भोजन करने को आप्त पुरुष निविगय फरमाते हैं। उत्कट-द्रव्य जो हैं वे इस प्रकार हैं। खीर, खाँड, खजूर, सक्कर, द्राक्षा दाडिभ आदि फल, तिल पापडी, बड़े, करबा, चूरमा, नारियलगिरि, मोदिक, मन्डिका पूरणपोली, भूंजे हुए तले हुए चने, राइता इमली का पानी, फटे हुए दूध ब्रारिका आदि, थोड़े चावल डाल कर कहा हुआ दूध, दिहका घोलिया, ऐसे अनेक प्रकार के उत्कट द्रव्यों का निविगय में नहीं खना चाहिये।

उत्कट-द्रव्यं का क्या लक्षण है ?

मूल—विगई द्वेण हया, जायं उक्कोसियं भवे द्वं। केइतयं किगइगयं, भणंति तं सुयमयं नित्थ ॥९९॥

अर्था—दूध, दही, घी, तेल, गुड, तली हुई चीज, ये छह विषय दूसरे द्रव्य से उपहत होने पर उत्कट द्रव्य हो जाता है। कई लोग उत्कट द्रव्य को विगय कहते हैं जो श्रुत समत नहीं है।

प्रश्न—उपर बताये उत्कट द्रव्यों का त्याग आलोचना संबंधि निविगय में होता है या हर एक निविगय में करना चाहिये ?।

मूल—कल्लाण तिहीसु पुणो, जं कीरइ निव्विगय मिह। तत्थ खंडादि दव्वमुक्कोसियं, तु उस्सग्गओ वज्जे १०० अर्था — कल्याणक-दिनों में पर्व तिथियों में या और किसी उद्देश्य से निविगय किया जाता है उसमें उत्कट द्रव्य खंडादि वस्तुयें उत्सर्ग विधि से छोड़ देना चाहिये।

प्रश्न-अपबाद यह उपिथत होने पर उत्कट द्रव्य स्वयं खाले या गुरु आज्ञा से खाना चाहिये।

मूल—गीयत्था जुगपवरा, आयरिया द्वन-खेत्तकालन्तू । उक्कोसयं तु द्वं, कहंति कय-निवित्रयस्सा वि ॥१०१ अर्था - द्रव्य क्षेत्रकाल और भाव को जानने वाले गोतार्थ युग प्रधान आचार्य निविगय

करने वाले भव्यात्मा को उत्कट द्रव्य लेने की आज्ञा दे सकते हैं।

मूल-उवहाणतवपइद्वो असमत्थो भावओ य सुविसुद्धो । उक्कोसगं तु दव्वं विगइचाए वि तस्सुचियं॥१०२॥

अर्था — उपधान तप में प्रवेश किया हुआ सुविशुद्ध भाव वाला असमर्थ आराधक विगय त्याग करने पर भी उसनिविगय तप के उपयुक्त उत्कट द्रव्य का उपयोग कर सकता है।

मूल—जो पुण सइ सामत्थे, काऊणं सन्त्रविगइपरिहारं। भक्खइ खंडाइयं नियमा, सो होइ पन्छिती॥१०३॥

अर्थ — फिर जो सामर्थ्य के रहते हुए सब विगय के त्याग को अर्थात् निविगय पच-क्खाण करके यदि खंडादि उत्कट द्रव्य को खाता है तो नियम से बह प्रायश्चित का भागी होता है।

मूल-इत्य पत्थावे खण्डपुच्छए उत्तरं कयं।

अर्था — अकारण उत्कट द्रव्य खाने से निविगय पचक्वाण वाले को दोष बताने के इस प्रस्ताव में खाँड खाना चाहिये या नहीं इस प्रश्न, का उत्तर एक सौ तेतीस वीं गाथा में आगे बताया है – कि नहीं खाना चाहिये।

मूल—गिहिणो इह विहियायंबिलस्स कप्पंति दुन्नि द्वाणि । एगं समुचियमन्नं बीयं पुण फासुगं नीरं ॥१०४॥

अर्था अंबिल तर करने वाले गृहस्थ को एक समुचित अन्न और दूसरा अचित्त जल ये दो द्रव्य खाने पीने में कल्पते हैं।

मूल—गोहुम-चणग-जवेहिं भुग्गेहिं सत्तुएहिं छासीए। घुघुरिया वेढिमियाइ इड्डुरियाहिं न तं कुजा॥१०५॥ अर्थ — भुंजे हुए गेहूं-चने-जों से, जों के सत्तु से, अधपकी धानकी घुधरी से बेढ मिसे, देश विशेष प्रसिद्ध इंडुरिका से, गरम पानी और त्रिफला जलसे अतिरिक्त झाझ आदि पीने योग्य पदार्थों से आंबिल न करें।

प्रश्न-आंबिल में दो द्रव्य ही लेने की विधि है तो दंतशुद्धिके लिये सीली (तीनला) का उपयोग करना चाहिये या नहीं ?

मूल—जे पुण सिलियाइं विणा, मुहसुद्धिं काउं इत्थमसमत्थो । सो कडुयकसायरसं, सिलियं गिण्हइ न से भङ्गो॥

अर्थ—जो सिली के विना मुख-दातकी शुद्धि करनेमें असमर्थ हो तो वह कडुए कसेले रसवाले नीम आदि की सीली ले सकता है। इससे आंबिल में दो द्रव्य नियम विधिका भंग नहीं होता।

प्रदन-उपवास में आहार विधि क्या है ?

मूल--आहारतिगं विज्ञिय सिजयं न जलं पि पियइ पवररसं। जो किर कयउववासो सो वासं लहइ परमपदे॥१०७॥

अर्थ — जो असण, खादिम और स्वादिम ऐसे तीन प्रकार के आहारों का त्याग करके प्रधान रसवाले सजीव—सचित्त पानी को नहीं पीते हैं वे परम पद-मोक्ष में निवास प्राप्त करते हैं।

× × ×

प्रश्र—आलोचना तप विधि कही गई। इसमें एवं दूसरे कल्याणक आदि तप संबंधी निविगय आदि तप में जो नहीं कल्पता है सो दीखाते हैं।

मूल—पायि च्छित्तविसोहणकरणखगिम तविमम पारदे। जलपिवणं कप्पइ नो निसाइ निविवयाइ सेसतवे॥१०८॥

अर्था — प्रायश्चित विशुद्धि करने में समर्थ आलोचना तप का प्रारंभ करने पर, एवं कल्याणकादि संबंधी निविगय आदि शेष तप में रात्री में जलपान नहीं करना चाहिये।

प्रश्न-निविगय आदि तप में तैल आदि विकृतियों का बाह्य परिभोग करना चाहिये या नहीं।

मूल—पायाईणब्मंगो निव्वियायंबिलोववासेसु । वायाइपीडिएहिं, कायव्वो अन्नहा न करे ॥१०९॥

अर्था — निविगय- आंबिल और उपवास में वायु आदि रोग से पीड़िन व्यक्ति अप-

वाद से हाथ पैर आदि शरीर में तैल आदि का मालिश कर सकता है। अन्यथा शृंगार की दृष्टि से ऐसा नहीं करना चाहिये।

मूल—आलोयणाविसुद्धिं, जो काउं वंछए स सज्झायं । विज्ञिउं कालवेलं, करेइ ताओ इमे चउरो । ॥११०॥

अर्था — जो शुद्धात्मा अपने पापों की आलोचना-विशुद्धि करने को चाहता है बह महानुभाव चार कालवेला को छोड़कर स्वाध्याय को करे।

मूल—चउपारिसिओ दिवसो, दिणमञ्झते य दुन्नि घडियाओ। एवं रयणीमज्झे, अन्तंमि य ताओ चत्तारि ॥१११॥

अर्था — चार पौरुषी का एक दिन होता है। दीनके मध्यमें और अन्तमें दो-दो घड़िये ऐसे दिन रात के मध्य और अन्तमें चारकाल बेलाएँ होती है। इनमें स्वाध्याय नहीं करना चाहिये।

प्रश्न-कालवेला में ही खाध्याय नहीं करना या दूसरे किसी काल में भी ?।

मूल----चित्ता-सोए सियसत्तमद्दनविम तिसु तिहीसुँ पि ।

बहुसूय-निसिद्धमेयं न गुणिज्जुवएसमालाइ ॥११२॥

अर्था - चैत्र और आसोज में शुक्ल पक्षकी सप्तमी अष्टमी और नवमी इन तीन तिथियों में भी उपदेश माला आदि प्रकरणों को पढना बहुश्रुत-गीतार्थ आचार्यों ने निषेध किया है।

उपरकी गाथामें उपदेशमाला आदि कहा गया है, तो आदि शब्द से किन-किन प्रक-रणों को लेना चाहिये उनके नाम बताते हैं।

मूल--- उवएसपए पंचासए तह पंचवत्थुगसयगं।
सयरी कम्मविवागं छयासि य तह दिबहुसयं।।११३।।
जीवसमासं संगहणिकम्मपयडी उ पिंडसुद्धि च।
पिंडकमणसामायारि थेराविलयं सपिंडककमणं।।११४॥
सामाइयचीवंदणवंदणयं काउसग्गसुत्तं च।
पच्चक्खाणं तह पंचसंगहं अणुवयाइविहिं।।११५॥
खित्तसमासं पवयणसंदे।हुवएसमालपुणसुत्तं।
सावयपन्नति नरय-वन्नणं सम्मसत्तरियं।।११६॥

अहय से।ड सगाइं तह बीसं विसियाउ पसमरई । जिए सत्तरियं एवमाइं जत्य सिद्धन्तपरमत्थो ।।११७॥ भन्नइ तं सेसं पि हु पवयणिमह चउप्त कालवेलासु । न गुणिज्ञा सेयासुं चितासोए तिस्र तिहिस् ।।११८॥

अर्था उपदेशपद, पंचाशक, पंचवस्तु, शतक, कर्मसप्तिका, कर्मविपाक, षडशीति, द्वयद्वेशतक, जीवसमास, संग्रहणि, कर्मप्रकृति, पिण्डविशुद्धि, प्रतिक्रमणसमाचारी, स्थिवरावली, प्रतिक्रमणसूत्र, सामायिक, चैत्यवन्दन, गुरुवन्दन; काउसग्गसूत्र, प्रताख्यानभाष्य, पंचसंप्रह, अणुव्रतादि विधि, क्षेत्रसमास, प्रवचनसार, उपदेशमाला, वंचसूत्र, श्रावकप्रकृति, नरकवर्णनकुलक, सम्यकवसप्तिका, अष्टकजी, षोडशक, विशितस्थानक, प्रशमरित, जिनसप्तिका, इत्यादि प्रकरण जिनमें सिद्धान्त का परमार्थ पढा जाता है। वह अशेष प्रवचन चारकाल वेलाओंमें चेत्र आस्रोजमें शुक्ल पक्षकी सप्तमी अष्टमी और नवमी इन तीन तिथियोंमें नहीं पढना चाहिए।

प्रश्न स्वाध्याय किस विधि से करने से सफल होता है ?

मूल—पढमं पिडक्किमिऊणं इरियाविहयं जहा ममायारिं।

निदं विकहं कलहं हासिक्किड्डाइं वज्जंतो ॥११९॥

वयणदुवारे मुहणंतयं, च वत्थंचलं अह दाउं।

सुत्तत्थे उवउत्तो सज्झायं कुणइ सुणइ पढ ॥१२०॥

अर्थ – पहिले इर्यावही करके विधि पूर्वक निद्रा, विकथा, लड़ाई, हँसी, कीड़ा आदि को छोड़ता हुआ। मुखबिक्का, रूमाल या दुपट्टा अदि से मुखकी जयणा करके सुत्र और अथेमें उपयोगीवान होता हुआ स्वाध्याय करे सुने और पढे।

प्रश्न - उपवास करने में अशक्त दूसरे ढंग से भी उपवास की पूर्ति कर सकता है क्या १ हाँ, वताते हैं।

मूल—चउरिकासणएहिं उववासो तहय निव्वियतएण। आयंबिलेहिं दोहिं, बारसपुरिमहु उववासो ॥१२१॥

अर्थ — चार इकासनोंसे, तीन नीवियों से, दो आर्यविटों से, एवं बारह पुरिमहोंसे, एक उपवास होता है।

मूल—सज्झायसहरसेहिं दोहि एगे। हविज्ज उववासो । कारणओ करसइ पुण अट्टहिंदोकासणेहिं च ॥१२२॥ अर्था—आहोचना का उपवास रोग आदि कारणसे किसी सुकुमार प्रकृति वाले को दो हजार इलोक प्रमाण स्वाध्याय करके पूर्ण करना चाहिये।

मूल—संतंमि बले संतंमि वीरिए, पुरिसकारि संतंमि । जह भणियं सुद्धिकए, करिज्ज आलोयणाइ तवं ॥१२३॥

अर्थ — बल-शरीर सामर्थ्य के रहते हुए, वीर्यमन उत्साहके रहते हुए, और अंगिकृत निर्वाहक रूप पुरुषत्व के रहते हुए आलोचनाचार्य ने जैसा फरमाया है। वैसा, आत्म- शुद्धि के लिये तप करना चाहिए। मनमाने ढंगसे नहीं करना चाहिये।

मूल-अह नित्य शरीर बलं तवसत्ती वि हु न तारिसा होइ। भावो विज्जइ सुद्धो ता अववाएण हुज्ज तवं।।१२४।।

अर्थ-पश्चान्तरमें यदि वैसा देह सामर्थ्य नहीं है। पर आत्म शुद्धि के लिये भाव विद्यमान है, तो अपवाद से एकासन आदि द्वारा उपवास आदि तप हो सकता है।

मूल—सुगुरूणं अणाए करिज्ज आलोयणातवं भव्वो । इय भणितसूत्रविधिना, स लहु परमप्पयं लहइ ॥१२५॥

अर्था—श्रीसद्गुरुकी आज्ञा से इस प्रकार सूत्रमें बताई हुई विधि से जो भव्य जीब अलोचना तप करता है। वह जल्दीसे परमपद को प्राप्त करता है।

प्रश्न—शिथिलाचारी कुगुरु द्वारा दी हुई आलोचना प्रमाणभूत होती है या अप्रमाणभूत १ कहते हैं।

मूल----केणावि सावएणं मुद्धेणं सिढिलसूरिपासिम । आलोयणा य गहिया, पमाणिमह किं न सा होइ॥१२६॥

अर्थ—किसी भोले श्रावकने शिथिलाचारवाले आचार्य के पास आलोचना प्रहणकी हो तो वह जैन शासन में प्रमाणिक नहीं होती है क्या ?

मूल---जमगीयत्थो सिढिलो आउट्टिपमायदृष्पकप्पेसु । न वि जाणइ पच्छितं दाउं अह तं परं देइ ॥१२७॥

अर्थ — जो अगीतार्थ शिथिल-आ चार बाला आकुट्टि-हिंसादि रूप, प्रमाद-विषय सेवा रूप दर्प-कुदना आदि क्रिया रूप, कल्प कारणमें करना इन विषयोंमें प्रायदिचत्त देना नहीं जानता है, फिर भी दे देता है, तो वह विराधक होता है। लेनेवाले की आलो-चना भी प्रमाणिक नहीं होती। कपोल कल्पनामात्र होने से।

न जानकर भी देता है उसकी विराधकता तो ठीक, पर त्रिकरण शुद्धि से ब्राहक की आलोचना अप्रमाणिक क्यों होती है १ - कहते हैं।

मूल----तत्थ त्थि गाहगस्स वि दांसो सो दायगस्स अहिययगे । तित्थगराणाभंगो, आणा वेसा जओ भणियं ॥१२८॥

अर्थ — अगीतार्थ से आलोचना हेने वाले को भी दोष ही होता है। वह दोष देने वाले को अधिकतर होता है। क्यों कि ऐसा करनेसे तीर्थंकर देवों को आज्ञा का भंग होता है। ऐसी आज्ञा है, इसील्ये यह बात कही है।

मूल----आलोयण चउमेया, अरिहो अरिहम्मि पढमओ मंगो। अरिहोमि अणिरहो पुण, विओ अरिहो वि जमणिरहे। एसो तइओ जत्थेव अणिरहा दावि सो चउरथे। उ ॥१२९॥

अर्थ—अधिकारी भेद से आलोचनाके चार भेद हैं। देनेवाला योग्य हो, और लेनेवाला भी योग्य हो, यह पहिला भेद हुआ। देनेवाला योग्य हो पर लेने वाला अयोग्य हो यह दूसरा भेद है। देनेवाला अयोग्य हो, और लेनेवाला योग्य हो, यह तीसरा भेद है। जहां देनेवाला भी अयोग्य हो, और लेनेवाला भी अयोग्य हो, यह चौथा भेद हुआ। भूल—--पटमा उस्मग्गेण, सुद्धा अववायओं वीओ। तइआ पुण अच्चन्ताववायओं किम्म होइ कस्म विय। आणा वज्झोभंगो एस चउत्थो तओ दोसो। १३०-१३१॥

अर्थ - उपर बताये चार भेदों में पहिला भेद उत्सर्ग से शुद्ध माना गया है। अपवाद से दूसरा भेद शुद्ध है। तीसरा अत्यन्त अपवाद की हालत में कभी किसी खास व्यक्ति विशेष के लिये ठीक माना जा सकता है। चौथा भेद जो है वह तीर्थ कर देवों की आज्ञा से वाह्य है। इसीलिये वह दोष पूर्ण है।

मूल----दुण्हिव य अयाणते पच्चक्खाणं पि जं मुसावाआ । आले।यणा वि एवं गहिया हुज्जा मुसावाओ ॥१३२॥

अर्थ — प्रत्याख्यान करानेवाला और प्रत्याख्यान करनेवाला दोनों जानकारी से हीन हों तो वह प्रत्याख्यान भी मृषावाद-मूंठमात्र हो जाता है, और इसी प्रकार अजानते अनिधकारी रूप से आलोचना करने और कराने वाले को भी मृषावाद मूँठका दोष लगता है।

प्रश्न-त्यागी हुई एक दो तीन आदि विगयोंको और तत्संबंधी उत्कट द्रव्यों को खाना

नहीं कल्पता है, समान दोष होने से। इसी तरह निविगय में भी सभी विगयों को एवं उनके उत्कट द्रव्योंको छोड़ देने चाहिये क्या १

मूल-दो तिन्नि य विगईओ, पच्चक्खंतेण मुक्कलाउ कया। ताओ भोअण समए, सन्वा भुत्ता गुडेण विणा ॥१३३॥ मूल---ता खण्डसक्कराओ, सा भुँजइ किं न वेति इयपुच्छा। (उत्तर मेवं) तत्थ उ, सा विन भिक्खज खण्डाइ ॥१३४॥

अर्थ—दो, तीन विगयों को प्रत्याख्यान करते हुए खुळी रखी, उन सबको भोजन के समय गुड को छोड कर खाळी—तो गुड विगय के उत्कट द्रव्य खांड शक्कर आदि को वह प्रत्याख्यान करनेवाळा व्यक्ति—खावे या नहीं ? इस प्रश्नका यह उत्तर है कि —न खावे। निविगय में भी यही बात जानना।

\* \*

उत्सर्गसे उत्कट द्रव्यको नहीं खाना बता कर अपवाद विधि को बताते हैं! मूल—जइ पित्ताई-रोगो सो खण्डाईहिं उवसमइ तस्स । ता तग्गहणं जुत्तं, रसगिद्धीए न तं भुंजे ॥१३५॥

अर्थ - यदि प्रत्याख्यान करने वाले को पित्त-आदि रोग हो जाय और वह खाँड आदि उत्कट द्रव्यों से उपज्ञान्त होता हो तो उनका प्रहण करना युक्त हो सकता है। रस-गृद्धि जीभ के स्वाद के लिये अयुक्त होगा।

प्रइन—कई लोग सांगरी और राइको द्विदल नहीं मानते। तो उनको द्विदल मानना चाहिये या नहीं ?

मूल—जं संगरराईओ भवंति विदलं नवत्ति पुट्टाओ। तत्थेवं भन्नइ राइयाअ विदलं न भणांति॥१३६॥

अर्थ—क्या साँगरियाँ और राई द्विदल हैं या नहीं ? इस प्रश्नके जवाब में कहते हैं कि उनमें राई द्विदल नहीं कही जाती।

मूल—वरहासाईसु ठाणेसु ताओ जं घाणगंभि पक्खितुं। पीलिज्जंति तिल-सरिस युव्व तिल्लं वि य मुयंति ॥१३७॥

अर्थ—वरहास आदि देश विदेशों में राईको घाणीमें डाल कर पीलते हैं। राई भी तिल-सरसों के जैसे तैल को छोड़ती हैं! इस लिये गोरस में द्विदल के जैसा दोष नहीं माना गया।

मूल—जह किर चवलयचणया बिदलं तह संगरावि बिदलं ति । दिणचरिया नवपयपयरणेसु लिहिया उ फलिवग्गे ॥१३८॥

अर्थ — जैसे चँवले और चने द्विदल हैं। वैसे ही — सांगरियां भी द्विदल ही हैं। क्यों कि दिनचर्या और नवपदप्रकरण आदि प्रकरणों में सांगरियों को फल्लि वर्ग में लिखा गया है।

मूल—नय संगरबीयाओ तिल्लुप्पत्ती कया वि संभवइ। दलिए दुन्नि दलाइ मुग्गाईणं व दीसंति॥१३९॥

अर्थ-साँगरो के बोजों से कभी भी तैछ की उत्पत्ति संभवित नहीं है। एवं घट्टी में दले जाने पर दो दल मुंग आदि के जैसे होते हैं। इस लिये सांगरी द्विरल ही है। मूल-एवं कंडुय-गोवारपिभयमारिन्नयं भवे बिदलं। एयं न सावएणं भुत्तव्वं गोरसेण समं भणियं ॥१४०॥

अर्थ - इसी प्रकार कडुक-ग्वाँर आदि जंगली धान्य - जो कि द्विदल होते हैं। उनको गोरस-कच्चे दही छाछके साथ श्रावकको नहीं खाना चाहिये। ऐसा पूर्वाचार्यों ने फरमाया है।

मूल—पंचुंबरि चउविगई हिम विस करगे य सन्वमट्टीय। राईभाेयणगं चिय, बहुबीयणंतसंघाणं ॥१४१॥ घोलवडाबायंगण अमुणिय नामाइं पुरूफललयाइं। तुच्छफलं चलियरसं वज्जह वज्जाणि बाबीसं॥१४२॥

अर्थ—बड़काफल, पीपलकाफल; गुलरकाफल, पीलुकाफल, पीचुकाफल, इन पांच चहुबर फलोंको शराब, मांस, सहत, मक्खन, इन चार महाविगयों को शरदी में जमा हुआ पानी हिम, जहर, बर्षाद के गड़े सब प्रकार की मिट्टी, रोत्रीभोजन, बहुबीज, अनंतकाय, सन्धानं — कालानीत अचार, घोलबड़े, वेंगन, अज्ञात फलफूल, चलितरस इस वस्तु इन त्यागने योग्य वावीस अभक्ष्यों को अपने हितके लिये भन्य जीव छोड़ दें।

प्रश्न—स्वाधीन कुशील का त्याग करने वालेको पराधीन अवस्थामें कुशील सेवन हो जाय तो व्रत भंग होगा या नहीं ?

मृल—मणुय सुरतिरिय विसयं दुविहं तिविहेण थूलगमबंभं। सबसा चयामि सुत्तुं सयणाइ सदार कारवणं॥१४३॥ अर्थ - गृहस्थ स्त्री या पुरुषको कुशील त्याग का नियम इस प्रकार लेना चाहिये। मनुष्य देवता और तोर्यच सम्बन्धी विषय भोग को -स्थूल अब्रह्मचर्यको मन वचन और काया इन तीन योगों से, स्वाधीन भावसे करूं नहीं कराउ नहीं इन दो करणों से, स्वजन सम्बन्धियों को - उपलक्षण से गाय भेंस आदि जानवरोंको स्वदार सम्बन्ध कराने की छूट रखकर त्याग करता हूं। इस नियम की मयाँदा में पराधीन अवस्थासे कुशील हो जाय तो व्रत भंग नहीं माना जाता।

प्रश्न — कोई भो तप किया गया हो उसका उजमणा यदि किसी कारण से न हो सका तो वह तप सफल होता है या नहीं ?

मूल—काए वि साविगाए विहिओ दिक्खातवा न उज्जिमओ। भावविमुद्धिई फलं तहावि से अत्थि इहरा नो ॥१४४॥

अर्थ — किसी भी श्रावक श्राविकाने कल्याणक आदि तप किया हो और उसका उजमणा न हो सका हो तो भाव विशुद्धि से वह सफल ही होता है। कंजूस यृत्ति आदि से यदि न किया गया हो, तो सफल नहीं होगा।

मूल----अह सा सम्गहंगहिया पासे सच्छंदसिढिललिंगीणं। कुणइ तवा नत्थि फलं, ता तीसे होइ भूरिभवा॥१४५॥

अर्थ - अगर श्रावक श्राविका स्वच्छन्द शिथिलाचारी भेषधारियों के पास तप प्रहण करते हैं तो वह सफल नहीं होता एवं उनका भव श्रमण बढ़ता है।

प्रश्न - गोत्र देवताकी पूजा आदि नहीं करने से गृहस्थों के लिये प्रतिकूल आचरण कर देते हैं। उसके लिये क्या करना चाहिये ?

मूल—अचन्तखुदसीला, उवदवं कुणइ जो न पूर्येइ। जस्मेरिस त्थि गुत्तंमि देवया स कहं सङ्घोत्थ॥१४०॥

अर्थ — जिसके गोत्र में अत्यन्त क्रूर स्वभाव — वाली गोत्र देवी हैं उसकी पूजा नहीं करने से उपद्रव करती है, वह श्रावक-ब्रतधारी कैसे हो ?

मूल—उरमग्गेण न कप्पइ तीए पूयाइ तस्स सङ्घरस । जइ माग्इत्ता माग्उ कुडुँबगं एस परमत्थो ॥१४७॥

अर्थ - उत्सर्गसे उस व्रतधारी श्रावकको उस गोत्रदेवता की पूजा नहीं करनी चाहिये। यदि वह श्रावक-कुटुम्बको मारदेती है तो भले ही मार दे। श्रावकको दृढता रखनो चाहिये यह परमार्थ है। मूल—गीयत्थेणमगारछक्कमिह देसियं च सम्मत्ते। रायगुरु देवया वित्तिच्छेयबलगणिभओगा य ॥१४८॥ ता इय अगारनिवेयणाओ धम्मत्थमन्नतित्थिम्म। वयणाओ अववाएण तीए नमणाईमु न दोसो ॥१४९॥

अथ — गीतार्थो ने सम्यक्त्व प्रतिज्ञामें छह आगार बताये हैं। राजाअभियोग, गुरुनिप्रह, देवताअभियोग वृत्तिकान्तार, बलाभियोग और भणाभियोग।

इन आगारों को इसिलये बताया गया है कि धर्म के लिये अन्यतीर्थ-धर्म में वन्दना नमस्कार अदि प्रवृत्ति न करे, पर उन छह कारणों से अपवाद से प्रवृत्ति करनी हो पड़े तो अपवाद से उस गोत्रदेशी को नमस्कारादि करने से भी दोष नहीं होता।

\* \*

पंथकार उपसंहार करते हुवे अपना परिचय देते हैं।

मूल—इय कड्वयसंसयपयपण्हुत्तरपयरणं समासेणं। भणियं जुगपवरागमजिणबल्लभसूरिसीसेण॥१५०॥

अथ - इस प्रकार कितनेक संशय-प्रदनों के उत्तर रूप इस प्रकरणको संक्षिप्त तथा युगप्रधानपरमगीतार्थ श्रीमिज्जनवल्लसूरीश्वरजी महाराज के शिष्य-परम गुरुदेव दादा श्रीजिनदत्तसूरीश्वरजी महाराजने फरमाया।

#### अनुवादक प्रशस्ति

दादा श्रीजिनदत्तसूरिगुरुने संदेहदोळावळी,
गाथा सार्धशत प्रमाणरचना भव्य प्रबोधार्थ की।
हिन्दी संस्कृत में उसे परिणता संक्षेप से की यहां,
पावं शाश्वत सिद्धि पावन विधि भव्यातमा जो पढ़े।।
जिन हरिसागर सूरिने, दो हजार पर चार।
संवतमें इसको लिखा, जोधपुरे जयकार॥

#### ॥ समाप्त ॥

श्रंयुगप्रधानचतुष्पदिका का श्रंतिम पत्र।

GH FE PLINE IN ELENTE LE SE PRESIDE PLUS PLINE PLINE PLANE DI MENTANDE PLANE P PHINDHINDINGHING HER SHEET STUBING HER STATES OF THE STUBING TO STATES OF THE STUBING TO SHEET STATES OF THE STUBING TO SHEET SHEET STATES OF THE STUBING TO SHEET NOW WE COME OF THE SECTION OF THE PROPERTY OF MARIO BIRLY अप्रतिकार के अप्रत STREET ST THE SECTION OF THE SE हिन्नाविक्तनपञ्जारिकमतस्यामस्यवद्गराष्ट्राययस्यात्रस्यात्रात्रस्याद्धात्स्यास्य ररायन्यापक्यवस्थात्रेत्रस्य स्वावद्यस्य स्वावस्थान्य । HILLSHOW SHOLD STATES PROPERTY SHOW TALABITATION IN THE PROPERTY I HE SENTIMERS AND SELECTION OF THE STATE OF THE STATE OF THE SERVICE OF THE STATE OF

### परिशिष्ट

श्रीदिल्लीश्वरपातिसाह—अल्लावदीन—राज्यान्तर्गत — कन्नाणपुरवास्तव्य—वास्तुसार— ज्योतिष्कसार—गणितसार—रत्नपरिक्षा—द्रव्यपरीक्षादिम्रन्थकार— श्रीमाळकुळावतंस—परमजैन चंद्रांगज—ठक्षुरफेक्र-विरचिता—

## श्रीयुगप्रधानचतुष्पदिका।

प्रस्तुत प्रंथकर्ता ठक्कुरफेर का विशेष परिचय तो उपलब्ध नहीं होता पर उनके द्वारा निर्मित प्रन्थों से ज्ञात होता है कि दिल्लोश्वर बादशाह अलाउदीन खीलजी के राज्यकाल में विद्यमान थे। आप राज्यकर्मचारियों में से उच्चपद पर और प्रामाधिपति भी थे। आपने युवावस्था में प्रथम हो युगप्रधानचतुष्पादिका नामक स्तुत्यात्मक प्रन्थ की रचना की "युगप्रधान" याने तत्कालोन जैन संघ में होने वाले प्रधान आचार्य "चतुष्पदिका" याने उन आचार्यों के गुणों का चार चरणवाले पद्यों द्वारा स्तुति। प्रस्तुत ग्रंथ के आदि में भग-वान महावीर स्वामी को नमस्कार कर एवं सरस्वती देवी का स्मरण करने के बाद युगप्रधान आचार्यों का संक्षिप्त वर्णन प्रारम्भ होता है, जिसमें सुधर्मा स्वामी से लगाकर जिनचंदसूरि पर्यंत युगप्रधान आचार्यों के गुणों वर्णन है।

यंथकी महिमा-

संघ सहित फेरु इस प्रकार कहता है कि उपरोक्त बताये हुए युगप्रधान आचार्यों के गुणों की जो कोई स्तुति करता है, एवं गुणों का अध्ययन करता है तथा गुणों की आवृत्ति करता है, और नियमपूर्वक मंत्रवत् गुणों का नित्य स्मरण करता है, वह प्राणी मोक्षलक्ष्मी को अवश्य प्राप्त कर सकता है। संवत् १३४७ के माघ मास में कन्नाणपुर में राजशेखर वाचनाचार्य के सम्मुख गुरुभक्ति से चंद्र के पुत्र फेरु ने यह युगप्रधानचतुष्पदिका, नामक काव्य की रचना की।

अंतमें शुभकामना --

पांच मेरु पर्वत, एवं संपूणे द्वीप, चंद्र, सूर्य, प्रह, नक्षत्र, और भी तारा वगैरह (समुद्र) और पृथ्वी जिस प्रकार निश्चल है उसी प्रकार साधु—साध्वी, श्रावक— श्राविकारूप चतुर्विधसंघ सर्व प्रकार से समृद्धवान होता हुआ निश्चल रहे ?

अन्य प्रन्थ रचना---

- (२) ज्योतिष्कसार, संवत् १३७२ प्रं० इलो० ४७४। प्रनथ में ज्योतिष का विषय चार भाग में पूर्ण होता है।
  - (३) वास्तुसार, सं० १३७२ गाथा २८२। विषय शिल्प कला विज्ञान ( मुद्रित )

- (४) रत्नपरिक्षा सं० १३७२ गा० १३२। इस में सर्व प्रकार के रहन एवं मोती इत्यादि का वर्णन है जो कि उस समय बादशाह के खजाने में विद्यमान थे।
- (५) द्रव्यपरिक्षा, सं० १३७५ गाथा १४६ । इस प्रनथ में प्राचीन और तत्कालीन राजा व बादशाहों की मुद्राओं का बर्णन है। जो कि अलाउद्दीन बादशाह के टंकशाल में विद्यमान थी। जिस की आदि गाथा—

"कमलासण कमलकरा छणससिवयणा सुकमलद्लनयणा संजुत्तनवनिहाणा निम वि महालच्छि रिद्धिकरा" ॥१॥

- (६) धातोत्पत्ति, गाथा ५७। इस में सातों प्रकार के धातुओं का वर्णत है।
- (७) गणितसार, गाथा ३११। इस में मुख्य गणित का विषय इसके अतिरिक्त कृषि, शिल्प-विज्ञान, आदि अन्य विषयों का भी संग्रह किया गया है। उपरोक्त संपूर्ण ग्रंथों का विशेष परिचय हमारे उधुश्राता मुनि कांतिसागरजी द्वारा छिखित "ठक्कुर फेरू और उनके ग्रन्थ" नामक निबन्धों में देखं—"विशास भारत" अंक मई और जून १८४०।

इन प्रंथों के अवलोकन से जान पड़ता है कि प्रन्थकार फेरु प्राकृत एवं अपभ्रंस भाषा के महान् अनुभवी विद्वान् थे।

सं० १३७६में ठ० अचलने कुतुबदीनके समय जैन तीर्थोंकी जात्रानिमित्त विशाल संघ निकाला था, वैसा ही एक और सं० १३८० में ग्यासुदीन तुगलक के समय रयपित ने भी संघ निकाला था इन उभय संघों में ठक्कुर फेर और श्रीजिनचंद्रसूर तथा दादा-जिनकुशलसूरि क्रमशः सिम्मलित थे। (खरतरगच्छ बृहद् गुर्वावली ए० ७२) इस प्रकार खरतरगच्छ के युग प्रधानाचार्यों के समय में प्रनथकार ठक्कुर फेर विद्यमान थे। प्रस्तुत प्रनथ का संशोधन और भाषा अनुवाद श्रीबुद्धिमुनिजी ने कराहे।

मुनि मंगलसागर कलकत्ता



### श्रीमालकुलावतंस-परमजैनचंद्रांगज-ठक्कुरफेरुविरचिता

# श्रीयुगप्रधानचतुष्पदिका।

### अनुवादक श्रीबृद्धिमुनिजी

सयलसुरासुरवंदियपाय, वीरनाह पणमवि जगताय। समरेविणु सिरिमरसइ देवि, जुगवरचरिउ भणुसु संखेवि॥१॥

वैमानिक व भवनवासी आदि देवताओंने जिनके चरणों में बंदन किया है, उन जगत् के पिता तुल्य भगवान् वीर प्रभु को प्रणाम करके १ एवं सरस्वती देवीका स्मरण करके में जुगप्रधानाचार्यों का चरित्र संक्षेप में (नाम मात्र) कहूं गा। ॥१॥ सुहँमसामि गणहर पमुह, सिरिजुगपवर नाम वरमंत, सुमग्ह अण्दिण भत्तिजुय, लीलइ तरिवि भवोयहि जेम,

किम किम पावहु सिद्धिसुह ॥ ध्वकम् ॥

वद्यमाणजिणपट्टि पसिद्धु, केवलनाणी गुणिहि समिद्धु । पंचमु गणहरु जुगवरु पढमु, नमहु सुहंमसामिगुरु अममु ॥ २ ॥

हे भन्यात्माओं ? गणधर श्रीसुधर्मा स्वामी प्रमुख युगप्रधान आचार्यों का नाम रूप उत्तम मन्त्र को भक्ति सहित हृदय में हमेशा स्मरण करो. जिससे कि छीला के साथ इस संसार समुद्र तिरजाओं और क्रमश: क्रमश: सिद्धि सुख को प्राप्त करो (धुवपद)

भगवान्श्रीवर्द्धमान जिनेश्वर के पाटपर किसी तरह की ममता से रहित गुणोंसे समृद्ध, केवलज्ञान को धारने वाले, पांचवे गणधर और प्रथम युगप्रधान गुरु श्रीसुधर्मास्वामी प्रसिद्ध हुए, उन को नमस्कार करो ॥२॥

भजा अह पंचसय तेण, इक्कि रयणि पडिवाहिय जंण । सुगुरुपासि लिउ संयमभारु, सरहु सरहु सो जंबुकुमारु ॥ ३ ॥

जिन्हों ने आठ सियोंको और पांचसी चौरोंको एक ही रात में प्रतिबोध देकर सुगुरु श्रीसुधर्मास्वामी के पास संयम भारको प्रहण किया था, उन जंबूकुमार मुनिवर को बारंबार स्मरण करो ॥३॥

पभवसूरि--सिञ्जंभउ सुगुरु, जसोभद्दु सूरीसरु पवरु । सिरिसंभूयविजउ मुणितिलउ, पणमहु भद्दबाहु गुणनिलउ ॥ ४ ॥

सुगुरु श्रीप्रभवसूरि, एवं सूरिप्रवर श्रीयशोभद्र सूरीश्वरजी और मुनियों में तिलक समान श्रीशंभूतविजयाचार्य तथैव गुणों के स्थान भूत श्रीभद्रबाहुस्वामी को प्रणाम करो॥ ४॥

भद्दबाहसूरीसरपासि, चउदसपुन्त्रपढिय गुणरासि । भंजिउ जेण मयणभडवाउ, जयउ सु युलिभद्द मुणिराउ ॥ ५ ॥

जिन्होंने श्रीभद्रबाहुसूरीश्वरजीके पास चौदह पूर्वकी विद्या पढ़ीथि और मदन रूप सुभट के वादका जिन्होंने भंग कर दिया था, वे गुणोंके खजाने श्रीस्थूलभद्र मुनिराज जयवान् हो ॥४॥

दूसमकालि तुलिउ जिणकप्पु, अज्जमहागिरि गुरुमाहप्पु ! अज्जसुहत्थि थुणहु धरि भाउ, जिणि पडिबोहिउ संपद्दराउ॥ ६॥

जिन्होंने इस दुष्षम (पंचम) कालमें महाप्रभाव शाली ऐसे जिन कल्पकी तूलना करी थी, उन आर्यमहागिरि आचार्य की और जिन्होंने संप्रति राजाको प्रतिबोध देके श्रावक बनाया था, उन आर्यसुहस्तिसूरि महाराज की स्तवना हृदय में भाव धर के करो॥६॥

संतिसूरि कयसंघह संति, चउदिसि पसरिय जसु वरिकत्ति । तासु पिं हरिभदु मुणिंदु, मोहितिमिरभरहरणदिणिंदु ॥ ७॥

उन के बाद संघ में शांति के करनेवाले श्रीशांतिसूरि हुए, जिनकी प्रधान कीर्त्ति चारों ही दिशाओं में प्रसृत थी, उन के पाटपर मोहरूप अंधकार के समृह को हरण करने के छिए सूर्य समान श्रीहरिभद्र मुनींद्र हुए।।७॥

संडिलसूरि तह अज्ञसमुद्दु, अज्जमंगु जणकइरवचंदु । अज्ञधम्मु धर पयडिय धम्मु, भद्दगुत्तु दंसिय सिवसम्मु ॥ ८॥

तत्पश्चात् भव्य जीव रूपी कमलों को विकसित करने के लिये चन्द्र तुल्य आर्य-संडिलसृरि तथा आर्यसमुद्रसूरि और आर्य मंगुसूरि हुए, बाद में पृथ्वीतल उपर प्रग-टित किया है धर्म जिन्होंने ऐसे आर्य धर्मसूरि और दिखाया है शिवसुखका मार्ग जिन्होंने ऐसे भद्रगुप्तसूरि हुए ।। ८ ॥

वयरसामि पभाविय तित्यु, अज्ञरिक्खउ बोहियजणसत्यु । अज्जनंदिगुरु वंदहु नरहु, अज्जनागहत्थीसरु सरहु ॥ ९ ॥ अनेक प्रकार से शासन प्रभावना करने वाले वज्रस्वामी को, समस्त कुटुम्बी आदि जन समुदाय को बोध देनेवाले आर्य रक्षितसृरि को एवं आर्यनन्दि गुरु को वन्दन करो, एवं हे मनुष्यों! आर्य नागहस्तीसृरि को स्मारण में लाओ॥६॥ रेवयसामि सूरि खंडिल्ल, जिणि उम्मूलिय भवदुहसल्ल। हेमवंतु झायहु बहुभत्ति, तरहु जेम भवसायरु झत्ति॥१०॥

रेवत स्वामी (रेवित मित्र सुरि) सूरि खंडिल (सांडिल्याचार्य) कि—जिन्होंने भवदु:ख के शल्य को जड़से उखाड़ दिया है, एवं हिमवन्त सुरि, इन सब का बहुत भक्तिसे वैसा ध्यान धरो जिससे भवसमुद्र को जल्दी तर जाओ ॥ १०॥

नागऽज्ञोयसूरि गोविंद, भूइदिन्न लोहिच्च मुणिंद । दुसमसूरि उम्मासयसामि, तह जिणभदसूरि पणमामि ॥ ११॥

अर्थ नागसूरि, गोविन्द वाचक, भूतिद्ननाचार्य, लौहित्याचार्य मुनोन्द्र, दुःषम-सूरि; उम्मासथ स्वामी (उमास्वाति वाचक) तथा जिनभद्र (गणिक्षमाश्रमण) सृरि को प्रणाम करता हूं॥ ११॥

सिरिहरिभद्दसूरि मुणिनाहु, देवभद्दसूरिव जुगबाहु । नेमिचंद चंदुज्जलकित्ति, उज्जायणसूरि कंचणदित्ति ॥ १२ ॥

मुनियों के नाथ श्रीहरिभद्र सृरि एवं अपने युगमें बाहु ( भुजा ) समान श्रीदेवभद्र सृरिवर और चन्द्रसम उज्ज्वल कीर्ति वाले नेमिचन्द्र सृरि, कञ्चन के सदृश दीप्ति (कांति) वाले उद्द्योतन सृरि हुए ॥ १२ ॥

पयडिय स्रिमंतमाहप्पु, रूवि झाणि निज्जियकंदप्पु । कुंदुज्जलजसभुसियभवणु, सलहहु वद्यमाणसुरिख्यणु ॥ १३ ॥

जिन्होंने सूरिमन्त्र का माहात्म्य प्रगट किया है, रूप व ध्यान से कन्दर्प (कामदेव) को जीतिलया है, कुन्दके फूल के समान उज्ज्वल यशसे समग्र भुवन (लोक) को भूषित किया है, उन सूरिरत्न श्रीवर्द्धमानसूरिजी की प्रशंसा करो । १३ !!

अणहिलपुरि दुल्लहअत्थाणि, जिणेसरसूरि सिद्धंतु वखाणि ।

चउरासी आयरिय जिणेवि, लिउ जसु वसहिमग्गु पयडेवि ॥ १४ ॥

उनके शिष्य आचार्य श्रीजिनेश्वरसूरि हुए कि—जिन्होंने अणहिलपुर पाटण में दुर्लभ राजाकी सभा में सिद्धान्तके सत्यार्थ प्रकाशन द्वारा चौरासी (गच्छ के चैत्यवासी) आचार्यों को जीतकर वसति वास के मार्ग को खुला कर के यश प्राप्त किया था॥ १४॥ जिणि विरईय कहा संवेग रंगसाला तह सत्य अणेग । नियदेसण रंजिय नरराय, तमु जिणचंदसूरि सेबहु पाय ॥ १५ ॥

जिन्होंने संवेगरङ्गशाला कथा तथा ( क्षपक शिक्षा प्रकरण आदि ) अनेक शास्त्रोंकी रचना करी और अपनी देशना से राजाओं को भी रिख्जत किये, उन श्रीजिनचन्द्र सृरिजी महाराज के चरणों की सेवा करो ॥ १६॥

वर नवअंगवित्ति उद्धरणु, थंभणिपास पयड भुक्करणु ।

अभयदेवसूरि मुणिवरराउ, दिसि दिसि पसरिय जसु जसवाउ ॥ १६॥

उनके पाट पर उन्होंके छोटे गुरुभाइ एवं मुनिवरों के राजा श्रीअभयदेवसूरिजी हुए कि जिन्होंने ठाणांगादि नवअंग सूत्रों पर वृत्तिकी रचना करी, एवं स्तंभन पुर (खेड़ा के पास में आये थांभणा गांव) में स्तंभन पाइवैनाथ प्रभुकी प्रतिमा प्रगट करी, इसी कारण जिनका यशोवाद दिशोदिशि में प्रसृत था॥ १६॥

नंदि--न्हवणु--बिल--रहु--सुपइड--तालारासु जुबइ मुणिसिङ । निसि जिणहरि जिणि वारिय अविहि, थुणहु सु जिणवल्लहसूरि सुविहि १७

रात्रि के समय जिनमन्दिर में निन्द (दीक्षा) विधि का करना, स्तात्रोत्सव, बिल-प्रदान (नैवेद्यादि चढ़ाना या बिल बाकुलादि उझलना), रथ भ्रमण, प्रतिष्ठा, तालियां बजाते हुए रासगाना और स्त्रियों आकर एकत्र होती, इत्यादि अविधि कत्तंत्र्य, जो कि उत्तम मुनियों से सर्वथा निषिद्ध हैं, उनका जिन्होंने सर्वथा निषेध किया था और पूर्व महर्षियोंने बताये उत्तम विधिमार्ग का खूब जोरोंसे प्रचार किया था, उन मुनिश्रेष्ठ श्रीजिनबङ्गभसूरिजी महाराज को स्तवना करो।। १७।।

जोइणिचक्क उन्जेणिय जेण, बोहिउ जिणि नियझाणवलेण। सासणदेवि कहिउ जुगपवरु, सो जिणदत्तु जयउ गुरु पवरु ॥ १८॥

डज्जयनी नगरी में जिन्होंने अपने ध्यान बलसे योगिनी चक्र (६४ योगिनीयों) को जीतकर धर्म बोध दिया था और जिनको शासनदेवी (अम्बिका) ने युगप्रधान कहे थे वे उत्तम गुरुदेव श्रीजिनदत्तसूरिजी महाराज जयवंते रहो।। १८॥

सहजरूवि निज्जियअमरिंद, जिणि पडिबोहिय सावयविंद । पंचमहन्वयदुद्धरधरणु, णंदउ जिणचंदसूरि मुणिरयणु ॥ १९ ॥

जिन्होंने अपने स्वभाविक रूप से इन्द्र को भी जीत लिया हो वैसे अनुपम रूप सम्पदावाले, संख्या बंध श्रावकों की प्रतिबोध देने वाले, बड़ी ही कठिन रीतिसे पञ्च महा ब्रतोंको धारण करने वाले, मुनियां में रत्न समान मणिधारी श्रीजिनचन्द्र सूरिजी महाराज समृद्धिमान् हो ॥ १६ ॥

अजयमेरि नरवइपच्चिक्कि, करि विवाउ बुहयणजणसक्खि । जिणि पउमप्पहु लिउ जयपत्तु, जिणवइसूरि जयउ सुचरित्तु ॥२०॥

जिन्होंने अजमेर में राजा के समक्ष बुधजन (पण्डित) जनोंकी साक्षी से विवाद करके पद्मप्रभ उपाध्यायको जीतकर जयपताका प्राप्त किया था, वे उत्तमचारित्रवान् श्रीजिनपतिसूरिजी महाराज जयवंते हो ॥२०॥

नयरि नयरि जिणमंदिर ठिवय, तोरण--डंड—कलस—धजसिह्य। तेवीसा सउ दिक्खिय साहु, जिणेसरसूरि जयउ गणनाहु॥ २१॥

शहरो शहर में तोरण, ध्वजदण्ड, ध्वजा, कल्लश सहित जिनमन्दिरों की स्थापना कराने वाले, एकसो तेवीस साधुर्ओको दीक्षा देनेवाले, गणनाथ श्रीजिनेश्वरसृरिजी महाराज जयवान् हो।। २१।।

तसु पयपउमुज्जोयणु भाणु, जसनिम्मलू गुणगणह निहाणु । जुगपवरागम संसयहरणु, जिणयबोहसूरि सुहगुरुसरणु ॥ २२ ॥

उनके चरण कमल में उद्दोतनशील (अतिशय प्रकाशवान्) सूर्य समान और निर्मल यशके धारक, गुण गणके निधान, अपने समय में उत्तम आगम ज्ञान के धारक भव्यात्माओं के संशर्यों को हटाने वाले, ग्रुभगुर श्री प्रबोध सूरिजी महाराज भव्य जीवोंको शरण हो ॥ २२॥

तसु पट्टुद्धरु गुरु मुणिरयण्, मयणविणासणु सिवसुहकरणु । भवियलायजणमणआणंदु, संपइ जुगपहाणु जिणचदु ॥ २३ ॥

उनके पाटको अतिशयपणे धारण करने वाले, मदन का विनाश करने वाले, शिव-सुखके करने वाले, मुनियों में रत्न समान, युगप्रधान श्रीजिनचन्द्रसूरि गुरु महाराज भव्य लोगोंके मनको आनन्दित करते हुए संप्रति (वर्त्तमान) कालमें विजयमान हो।।२३।।

इय इत्तिय सुहगुरु आमनइ, जिणचंदसूरि जुगवर जो मनइ। सुजिउ रमइ सासयसिवनारि, वलिव न पडइ इत्य संसारि॥ २४॥ इस प्रकार इतनी शुभगुरु आम्माय (परम्परा) से प्राप्त युगप्रधान श्री जिनचन्द्र सूरि जो को जो मानता है वह जीव शाश्वती (सदाकाल रहनेवाली) शिवनारी (मोक्षस्त्री) से रमण करता है और फिर से यहां संसार में नहीं पड़ता॥ २४॥

जिक्लिण जक्ल बिउण चउवीस, विज्जादेवि चहुणी वीस । इय चउठि मिलि देहि असीस, जिणचंदसूरि जिउ कोडिवरीस ॥२-॥

यक्षिणी व यक्ष दुगुने चौवीस (४८), याने २४ तीथकर देवोंका अधिष्ठाता देवियां, २४ और देव २४ मिलकर ४८, एवं दो कम बीस याने १६ विद्यादेवियां, से सब जुमले चौंसठ ही मिलकर आशीर्वाद देवें कि—श्रीजिनचन्द्र सृरिजी महाराज क्रोट वर्ष जीवते रहो। ॥ २४॥

संघसिहउ फेरू इम भणइ, इत्तिय जुगपहाण जो थुणइ। पढइ गुणइ नियमणि सुमरेवइ, सो सिवपुरि वररञ्जु करेइ॥ २६॥

श्री संघ सहित फेरू (ग्रंथकर्ता) एस प्रकार कहता है कि—इतने युग प्रधानों को जो स्तवता है और उनके गुगनुवाद रूप इस चतुष्पिदका को जो पढ़ता है गुणता है व निजमनमें स्मरण करता है वह शिवपुर (मोक्षनगर) में उत्तम राज्य करता है।। २६॥

तेरह---सइतालइ (१३४७) महमासि, रायसिहरवाणारिय पासि । चंदतणुब्मवि इय चउपइय, कन्नाणइ गुरुभत्तिहि कहिय ॥ २७ ॥

विक्रम संवत १३४७ के माघ मासमें 'कन्नाणय' नगरमें वाचना चार्य श्रीराजशेखर के पास रहते हुए चन्द्रनामक शेठ के पुत्र "फेरू" ने यह चौपाइ कही ॥ २७॥

सुरगिरि पंच दीव सव्वेवि, चंद सूर गह रिरक जि केवि। रयणायर घर अविचल जाम, संघु चउव्विहु नंदउ ताम ॥ २८॥

मेरु पर्वत, पंचद्वीप, चन्द्र-सूर्य-प्रह-नक्षत्रादि तथा समुद्र व पृथ्वी आदि जो कुछ भी जगत्के पदार्थ हैं वे सभी जहांतक अविचल रहे वहांतक चारों ही प्रकारका संघ समृद्ध-मान् रहो।। २८।। जि—णपबोहगुरुरायचरणपंकयवरअलिबलु, न—विविजयदयकरणु मयणगयसिंहमहाबलु, चं—दुउजलु गुणविमलु कत्ति दसदिसिहि पसिद्धउ, द—वणु पणिदिय चउकसाय गुणगणिहि समिद्धउ। सू—रिंदु पणयप्पणजणसिहउ वंछिउ सुहियण निरु रनहु,

रि-उमंतरंगमय अवहरणु पयथढमक्खरि गुरु सरहु ॥ १ ॥ इति

जिन प्रबोध सूरि गुरुराज के चरण कमल में उत्तम श्रमर समान बलबाले, नविध जीवद्याके करने वाले, मदन रूप गजका भंजन करनेके लिये सिंह सदृश महा बलवान, चन्द्र समान उज्ज्वल गुणोंसे विमल, कीर्तिसे दृशों दिशाओं में प्रसिद्ध, पांच इन्द्रियांका व चार कषायों का दमन करने वाले, गुणगणसे समृद्ध, सूर्य-चन्द्रसम प्रताप व सौम्यवान, प्रणतातम (नम्रतासे शिष्यादि) जनोंसे सिहत, सुिख (मित्र) जनोंसे वांछित, मदमानादि अन्तरंग शत्रुओंको हृटाने वाले, और इस षट्पदी वृत्तके प्रत्येक चरणके प्रथमा- क्षर से जिनका नाम प्रगट होता है, उन गुरुदेव जिनचन्द्र सूरिजी को हे मनुष्यों! निश्चित भावसे स्मरण करो।।।।। इति

#### ॥ इति जुगप्रधानचतुष्पदिका समाप्ता ॥



